
«И почему, — скажет, — никто из великих Отцов не
говорил о себе так откровенно и такими словами, как ты
говоришь о себе?» — «Ошибаешься, о человек. И апосто�
лы, и Отцы согласны с моими словами»... Но рассмотрите
и исследуйте то, что я говорю. И если я не думаю и не го�
ворю так, как [говорили и думали] святые и богоносные
Отцы... если не повторяю сказанное Богом в святых Еван�
гелиях... да будет мне анафема от Господа Бога и Иисуса
Христа через Духа Святого... вы же не только уши заткни�
те, чтобы не слышать [слова мои], но и убейте меня как
нечестивого и безбожного, забросав камнями. Если же я
восстанавливаю Господние и апостольские учения, кото�
рые некоторыми извращены... тогда не доvлжно ли принять
меня... как показывающего совершенное дело любви?

Преподобный Симеон Новый Богослов
(Cat. 34, 184–274)

www.tezaurliturgic.ro



ПРЕДИСЛОВИЕ

Епископ [ныне — митрополит] Иларион (Алфеев) — звезда пер�
вой величины в созвездии православных ученых, чьи работы
увидели свет в последние годы.

Цель настоящей книги — представить преп. Симеона Нового Богосло�
ва († 1022) как полноценного выразителя православного Предания, знато�
ка Священного Писания и православного богослужения, начитанного в
монашеской и святоотеческой литературе. Будучи верным учеником про�
свещенного старца, св. Симеона Благоговейного, преп. Симеон Новый Бого�
слов воспринял от него свое учение и передал его своим собственным учени�
кам, в частности преп. Никите Стифату († 1090).

Книга начинается рассмотрением связи между преп. Симеоном Новым
Богословом и Священным Писанием. Далее говорится о влиянии право�
славного богослужения на Симеона. Отдельная глава посвящена связи
между Симеоном и Студийской монашеской традицией в целом и, в частно�
сти, одним из ее ярких представителей — Симеоном Благоговейным, кото�
рый был его духовным отцом.

В книге подробно рассматривается круг келейного чтения преподобного
Симеона. Автор показывает, что подвижник уделял много времени духовно�
му чтению, и отмечает вероятные источники, которыми он пользовался —
тексты Священного Писания, жития святых и произведения святоотече�
ской письменности, которые он читал либо целиком, либо в извлечениях.

В главе «Триадологическая полемика» на основе Гимна 21�го и «Слов
богословских» исследуется участие Симеона в современных ему дискусси�
ях, волновавших средневековую Византию.

«Святоотеческие основы богословия преподобного Симеона» — так на�
зывается следующая глава, где автор уделяет особое внимание апофати�
ческому богословию, учению об именах Божиих и о Божественном свете.

www.tezaurliturgic.ro



В главе «Антропология преп. Симеона в свете патристической тради�
ции» рассмотрено видение Симеоном человека как образа Троицы в кон�
тексте учения об обожении человека.

Глава «Экклезиологические воззрения преподобного Симеона в свете
патристической Традиции» посвящена учению о Церкви в ее космическом
измерении, о церковной иерархии и об авторитете и власти в Церкви.

В отдельной главе, посвященной «Мистическому богословию препо�
добного Симеона в контексте святоотеческого Предания», Владыка Ила�
рион возвращается к таким традиционным для Симеона мистическим те�
мам, как видение Божественного света, экстаз и обожение.

В Заключении перечислены основные выводы, сделанные автором на
основе анализа богословского наследия Симеона. Речь идет также о «по�
смертной» судьбе Симеона. Отмечены, в частности, его особое влияние на
православную монашескую традицию и популярность, которой он пользо�
вался на Руси.

В книге я обнаружил ряд новых и весьма полезных мыслей, за которые
я благодарен автору. Прежде всего, Владыка Иларион подчеркивает, что
Симеон был сформирован Студийской монашеской традицией, к которой
он напрямую приобщился через своего духовного отца старца Симеона,
чьи взгляды он воспроизводил в своих собственных сочинениях.

Во�вторых, автор проясняет то, что для ряда исследователей казалось
странным и даже отчасти курьезным в житии Симеона, написанном Ники�
той Стифатом, — а именно, что Никита сравнивает обвинения Стефана
Никомидийского в адрес Симеона Нового Богослова, установившего цер�
ковное почитание своего духовного отца вскоре после смерти последне�
го, с обвинениями иконоборцев в адрес иконопочитателей. Очевидно, что
Стефан не был иконоборцем в собственном смысле слова, и что Симеон
действовал слишком смело, провозглашая почитание своего старца. На�
прашивается вывод о том, что аналогия, сделанная Никитой, была не
более, чем благочестивой, но необоснованной попыткой оправдать Симео�
на. Владыка Иларион, однако, доказывает, что Стефан Никомидийский
поставил под вопрос само представление о возможности достижения свя�
тости в земной жизни и о святом как о живой иконе: только акцент в этом
споре был смещен с почитания икон на почитание святых, отмечает епископ
Иларион, тогда как суть спора оставалась той же, что в эпоху иконоборче�
ства.

Предисловие 7

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание8

Действительно, это является своего рода итогом всего учения Симеона,
подтверждающего то, о чем в книге Владыки Илариона сказано: «Крае�
угольным камнем Предания является не что иное, как личный мистический
опыт христианина — опыт непосредственной связи между Богом и челове�
ческой личностью», и потому «Предание не может быть истинно православ�
ным, если в его основе не лежит опыт встречи с Богом». Весь человек, душа
и тело, призван быть «истинным образом Создателя», или, как говорит Никита
Стифат о своем духовном отце, «богом по усыновлению».

В�третьих, Владыка Иларион указывает на важность агиографического
предания для Симеона. В свете его опыта общения с Симеоном Благого�
вейным это предание является ключевым для понимания его учения о хри�
стианстве как живой «золотой цепи» святых, через которых пламя Духа
непрерывно переходило из одного поколения в другое.

Наконец, в�четвертых, я хотел бы отметить великолепные, хотя, к со�
жалению, слишком краткие замечания Владыки Илариона об устойчивой
популярности преподобного Симеона на Руси, где, по словам автора, начи�
ная с XIV в., Симеон стал одним из наиболее читаемых византийских авто�
ров. Характерно, что наиболее популярным на Руси произведением Но�
вого Богослова стали «Божественные гимны» — «самое мистическое по
содержанию и самое оригинальное по форме из всех сочинений Симеона».

Эта книга — наилучшее введение в изучение Симеона на английском
языке и, безусловно, одно из лучших исследований на данную тему, до�
ступных на каком�либо ином языке. Те, кто намерен серьезно изучать Си�
меона Нового Богослова, будут обязаны начать именно с этой работы. Не
сомневаюсь, что все, кто желает познакомиться с подвижником, приобре�
тут большую пользу от прочтения этой книги. Данное исследование, по�
местившее Симеона Нового Богослова в контекст патристической традиции
и православного Предания в целом, является и останется на многие годы
непревзойденным.

Иеромонах Александр (Голицын),
Профессор Маркеттского Университета (США)

Сокращенный перевод с английского по изданию:
St. Vladimir’s Theological Quarterly. Vol. 46. No 2–3. 2002. P. 291–300.

www.tezaurliturgic.ro



ОТ АВТОРА

Настоящая книга представляет собой русский перевод дис�
сертации, задуманной и написанной на английском языке.
Перевод основной части текста выполнен Е. Л. Майдано�

вич и отредактирован мною. Пользуюсь случаем, чтобы выразить благо�
дарность Елене Львовне за нелегкий труд, за который я сам вряд ли бы
взялся.

При написании этой работы моим научным руководителем был епи�
скоп  [ныне — митрополит] Диоклийский Каллист (Уэр), которому я
глубоко признателен за многообразную научную и духовную поддерж�
ку во время моих занятий в Оксфорде.

Считаю своим долгом поблагодарить монаха Силуана (Лэйка), про�
читавшего первый вариант этого труда и сделавшего много ценных за�
мечаний, а также общину монастыря св. Иоанна Крестителя в Эссексе
за постоянную поддержку. Не могу не вспомнить с благодарностью и
основателя обители — блаженнопочившего Старца архимандрита
Софрония (Сахарова), который не только благословил меня на ученые
труды, но и успел незадолго до своей кончины прочитать мои переводы
текстов преподобного Симеона.

Выражаю признательность о. Гавриилу Бунге, д�ру Себаcтиану Броку
и о. Роберту Тафту. Каждый из них помог мне на разных этапах работы.

Я благодарен покойному профессору Панайотису Христу: от него я
получил фотокопию рукописи Vatopedi 667, которой пользовался при
работе над греческим текстом «Слова аскетического» Симеона Студита.

В качестве предисловия к русскому изданию считаю своим долгом
сделать несколько замечаний и предупреждений.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание10

Прежде всего хотел бы предупредить читателей, знакомых с мо�
ими ранее опубликованными монографиями о святителе Григории
Богослове и о преподобном Исааке Сирине, что настоящий труд,
переведенный с английского, стилистически заметно отличается
от этих монографий. Читать эту книгу, по�видимому, будет труд�
нее, чем те, что были в оригинале написаны на русском языке.

Кроме того, поскольку в Оксфордском Университете, где писа�
лась настоящая работа, существует жесткий лимит слов, который
диссертанту не позволяется превысить, в настоящей работе нали�
цо некоторая перенасыщенность цитатами, сносками и ссылками,
оставленными без подробного комментария. Невозможностью
превысить установленный лимит обусловлено и то обстоятель�
ство, что к именам цитируемых в тексте работы Отцов Церкви я не
прибавляю титулы «святой», «святитель», «преподобный» и т. д.

Еще одно замечание касается цитат из произведений Отцов Цер�
кви. При переводе настоящей работы на русский язык Е. Л. Май�
данович воспользовалась существующими русскими изданиями
творений Отцов, однако некоторые тексты на русском языке об�
наружить не удалось. Редактируя перевод, я, в свою очередь, све�
рял цитаты с оригиналом (за исключением кратких ссылок и ал�
люзий) и переводил их заново; в некоторых случаях, однако, мне
не удалось найти оригинал, который ранее, при написании англий�
ского текста работы, был мне доступен. Сравнив с оригиналом боль�
шинство цитат из творений Симеона и других Отцов, я все же
оказался не в силах провести заново работу по сверке всех имею�
щихся в этой работе ссылок на источники.

Говоря о древнецерковных писателях, я предпочитаю наимено�
вания, принятые в православном Предании, тем, что используют�
ся в научной литературе: например, Макарий Египетский (а не Псев�
до�Макарий, или Макарий�Симеон), Дионисий Ареопагит (а не
Псевдо�Дионисий). Для работы, темой которой является право�
славная Традиция, было бы неестественно использовать нетради�
ционные наименования. Такое употребление имен, однако, не име�
ет отношения к вопросу о подлинности творений того или иного
автора.

www.tezaurliturgic.ro



От автора 11

Наконец, хотел бы отметить, что настоящая работа была в сво�
ем первоначальном английском варианте адресована западным чи�
тателям, которые, как правило, весьма немного знают о православ�
ном Предании: этим в значительной степени обусловлены стиль
и общая апологетическая направленность работы. Богатство и раз�
нообразие православного Предания рассматривается мною изнут�
ри самого Предания, но аргументы в защиту Предания, которые
приводятся в настоящей книге, рассчитаны преимущественно на
тех, кто находится вне его. Надеюсь, что это разъяснение помо�
жет русскому читателю воспринять настоящий труд с учетом того
контекста, в котором он был написан.

www.tezaurliturgic.ro



Моей маме

ВВЕДЕНИЕ

1. Жизнь преподобного Симеона

Основным источником биографических сведений о препо�
добном Симеоне Новом Богослове является житие, напи�
санное его учеником Никитой Стифатом спустя тридцать

лет после кончины Симеона1 . Никита придерживается основных пра�
вил классического византийского жизнеописания святого и развивает
стандартные темы: его герой родился в благородном семействе; с ран�
него детства он добродетелен и серьезен, избегает детских забав; он
посещает школу, но отвергает «языческую мудрость»; при поступле�

1 Hausherr. Mystique, 1–128 (=Vie). Изложение жизни Симеона см. в:
Василий (Кривошеин), архиепископ. Симеон, 15–58; Krivochéine. SC 96,
15–54; Turner. Fatherhood, 16–36; Moda. Christ, 105–120; McGuckin. Syme�
on (последний главным образом занят опровержением Никиты Стифата).
Здесь и далее, ссылаясь на литературу, мы приводим лишь имя автора,
сокращенное до одного�двух слов название сочинения, номер тома (если
есть) и номер страницы. Ссылаясь на источники, мы приводим имя автора,
сокращенное название сочинения, номер тома (книги, части), главы (раз�
дела) и стиха (строки), а также, в квадратных скобках, номер страницы
того издания, которым мы пользовались. Полностью имена авторов, назва�
ния их произведений и выходные данные использованных изданий приве�
дены нами в Библиографии.

www.tezaurliturgic.ro



нии в монастырь он отказывается от родового наследства; он борется с
бесовскими искушениями и всегда побеждает; он совершает чудеса и
исцеления. Все эти темы мы находим уже в «Житии преподобного Ан�
тония» (IV в.), которое стало прототипом многих последующих житий
святых1.

Другой, еще более важный источник биографических сведений о
Симеоне — его собственные писания: в отличие от творений большин�
ства Отцов Церкви как более раннего, так и последующего периодов,
все его творения носят явно выраженный автобиографический харак�
тер. Портрет Симеона, начертанный Никитой, отличается от образа,
который вырисовывается при чтении cочинений самого Симеона. Про�
изведение Никиты — скорее икона жизни Симеона, чем его биогра�
фия: оно стилизовано и полно условностей2. Читая самого Симеона,
не перестаешь удивляться полному отсутствию позы или стилизации,
столь характерных для многих византийских писателей его времени,
а также откровенности Симеона, необычной для византийской тради�
ции: он излагает свой внутренний мистический путь ясно и исчерпы�
вающе. Однако Симеон немного сообщает о внешних событиях своей
жизни: в этом отношении приходится полагаться главным образом на
сведения, сообщаемые Никитой3.

1 Его критический текст был издан в SC 400. Можно также сравнить
«Житие Симеона», написанное Никитой, с «Житием преп. Феодора Студи�
та», автором которого считается монах Михаил. См.: PG 99, 113–232 (один
вариант) и PG 99, 233–328 (второй вариант).

2 Ср.: Krivochéine. SC 96, 16.
3 Тот факт, что Никита писал, стремясь реабилитировать Симеона, не

является достаточным основанием для того, чтобы ставить под вопрос (как
то делают некоторые современные ученые) достоверность «Жития» в це�
лом. Говоря о Симеоне, Никита порой допускает явные противоречия, одна�
ко его произведение — единственное свидетельство человека, лично знав�
шего Симеона. Ясно, что в тех местах, где Никита расходится с Симеоном,
предпочтение следует отдать Симеону. Но там, где современные ученые
выдвигают противоречащие Никите гипотезы, мы скорее склонны отда�
вать предпочтение Никите.

Введение 13

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание14

Согласно хронологии И. Озэрра, Симеон родился в 949 г. по Р. Х.1 Со�
гласно другой хронологии, предложенной греческим патрологом П. Хри�
сту, дата рождения Симеона — 956 г.2 Место рождения Симеона —

1 Hausherr. Mystique, LXXXIX ff.
2 Многие ученые пытались разрешить нелегкую проблему хронологии

Симеона, но пришли к разным результатам. К. Холль утверждал, что Си�
меон родился между 963 и 969 гг., а скончался в 1041 или 1042 г. См.: Holl.
Enthusiasmus, 23–26. Позднее И. Озэрр предложил иную хронологию,
внеся исправления во многие вычисления Холя. См.: Hausherr. Mystique,
LXXX–XCI. Ныне общепринятой является хронология Озэрра, хотя ученые
неоднократно ставили под вопрос и ее. См.: Stathopoulos. Gottesliebe, 9 ff.;
Каждан. Замечания, 4–10; ×ñÞóôïõ. ÍéêÞôáò, 9–11; Idem. ÅkóáãùãÞ, 12–
24. Важнейшие аргументы против хронологии Озэрра следующие. 1) Она
противоречит датировке «Жития Симеона», написанного Никитой: Ники�
та указывает, что Симеон был священником в течение сорока восьми лет,
а по Озэрру выходит, что он священствовал только 42 года, с 980 по 1022.
2) Никита указывает, что когда Симеон Новый Богослов установил почи�
тание Симеона Студита после смерти последнего, он получил на это одоб�
рение от патриарха Сергия, после чего невозбранно праздновал память
своего духовного отца в течение шестнадцати лет, пока не возник кон�
фликт со Стефаном Никомидийским (Житие 72, 22–73, 15). Сергий зани�
мал Константинопольский престол в 1001–1019 гг. Даже если он одобрил
почитание Симеона Студита в 1001 г., конфликт и удаление Симеона Но�
вого Богослова должны были случиться не ранее 1016 г., тогда как Озэрр
датирует конфликт 1003–1005 гг., а удаление 1009 г. 3) Вычисления Озэр�
ра основаны на предположении, что Николай II Хрисоверг, рукоположив�
ший Симеона, занял Константинопольскую кафедру в 979 г., тогда как
авторитетные византийские источники датируют это событие 984 г. См.:
Grégoire — Orgels. Chronologie; ср.: Ostrogorsky. History, 585. Если послед�
няя дата верна и Симеон скончался в 1022 г., то продолжительность его
служения в священном сане не составляла ни сорока восьми, ни сорока
двух лет. Хронология, выдвинутая П. Христу, более соответствует датам
«Жития Симеона», написанного Никитой, поэтому не следует ее игнори�
ровать. См., однако, возражения В. Грюмеля: Grumel. Chrysobergès, 253 ff.
Излагая жизнь Симеона, мы будем ссылаться на датировку по Озэрру и
сразу же в скобках — на хронологию Христу.

www.tezaurliturgic.ro



Введение 15

селение Галати в Пафлагонии. Родители Симеона, Василий и Фео�
фано, были богатыми и влиятельными провинциальными аристо�
кратами. С одиннадцатилетнего возраста Симеон жил со своим
дядей в Константинополе, где тот занимал видный пост при импе�
раторском дворе. Симеон обучался в «грамматической» (средней)
школе, изучал тахиграфию (скоропись) и выработал, по свидетель�
ству Никиты, прекрасный почерк, но отказался продолжить «внеш�
нее образование» в риторике и философии1.

По словам Никиты, юный Симеон отказался от чести быть представ�
ленным братьям�императорам Василию и Константину Порфирород�
ным и предпочел остаться в тени2. Тем не менее, он был возведен в ранг

1 Житие 2, 23–26. Отметим разницу между Симеоном и Феодором Сту�
дитом, который, согласно его житию, «прошел всю философию, этику и дог�
матику, диалектику и логику». См.: Житие преп. Феодора Студита [117 C —
120 B]. Византийская система образования унаследовала основные принципы
древней греко�римской традиции, а разделение византийского плана обуче�
ния на два этапа соответствовало подобному делению в поздней античности,
где весь курс наук состоял из trivium’а (грамматики, риторики и диалектики)
и quadrivium’а (арифметики, геометрии, музыки и математики). Некоторые
византийские источники упоминают три стадии: так называемое ðñïðáéäåßá

(начальное образование), ðáéäåßá или dãêýêëéïò ðáéäåßá («общее образование»)
и ôåëåþôåñá ìáèÞìáôá (высшее, «совершенное» образование). Основными об�
разцами для овладения грамотой и литературными навыками все еще слу�
жили произведения Гомера, Софокла, Еврипида и прочих древнегреческих
писателей, так что византийские школьники по сути изучали язык, на кото�
ром не говорили уже многие поколения их предков. См.: Lemerle. Humanisme,
99–103, 302–303; Buckler. Education, 200–220; Mango. Byzantium, 125ff.;
Wilson. Scholars, 18 ff.; Культура Византии, 366–400. Отметим также, что
даже среднее образование в целом было доступно в Византии далеко не каж�
дому: как отмечает Лемерль, девять десятых населения были безграмотны:
Lemerle. Elèves, 3 (ср., однако, более положительную оценку уровня грамот�
ности в Византии у: Browning. Literacy, VII, 46–52). Большинство тех, кому
образование было доступно, принадлежало либо к аристократии, либо к духо�
венству.

2 Житие 3, 1–9.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание16

спафарокубикулария и сделан членом синклита (государственного со�
вета), почему и провел несколько лет при императорском дворе1.

В одном из Гимнов Симеон так говорит о своей юности:

Родители не питали ко мне естественную любовь.
Братья и друзья мои все насмехались надо мною…
Сродники, посторонние и мирские начальники
Тем более отвращались от меня и не выносили

видеть меня,
Чем более [хотели] погубить меня со своими

беззакониями.
Часто я безгрешно желал славы,
Но не нашел еще ее в настоящей жизни…
Сколько раз желал я, чтобы люди любили меня,
[И чтобы] я имел с ними близость и откровенность,
Но из благомыслящих никто не выносил меня.
Другие же, напротив, желали видеть и знать меня,
Но я убегал от них, как делателей зла...
Добрые избегали меня из/за [моего] внешнего вида,
Злых же я избегал по собственному произволению2.

1 Житие 3, 9–11. В ранг спафарокубикулария обычно возводили евну�
хов. См.: Bury. System, 122; Yannopoulos. Sociètè, 36; Oikonomidès. Listes,
301–302. Некоторые ученые высказывают предположение, что Симеон мог
быть оскоплен в детстве: смотри Turner. Fatherhood, 19; Morris. Saint, 44.
Такое предположение, однако, не имеет под собой достаточных основа�
ний, поскольку ни в «Житии», ни в творениях самого Симеона нет ясного
указания на то, что он был скопцом. Никита упоминает, что евнухом был
ученик Симеона Арсений (Житие 45, 4–5); если бы Симеон также был
евнухом, Никита указал бы на этот факт: по византийским представлени�
ям, в этом не было ничего негативного (сравнение Симеона с евнухом в
Житии 147, 6 относится к посмертному «ангельскому» состоянию Симео�
на). О том, что Симеон не был скопцом, свидетельствует, в частности, его
аллюзия на ночное осквернение в Euch. 1, 141–146.

2 Hymn 20, 98–119. Что касается внешности юного Симеона, то она,
вероятно, была вполне приятной. Никита говорит, что «Симеон отличался

www.tezaurliturgic.ro



Введение 17

Очевидно, что при всем своем внешнем благополучии, Симеон очень
рано испытал большие внутренние страдания из�за одиночества, отсут�
ствия друзей и своей неспособности удовлетвориться земными благами.
Ранняя неудовлетворенность жизнью в миру побудила Симеона к чте�
нию духовной литературы и к поискам святого человека, который стал
бы его учителем. Это устремление Симеона не встретило одобрения ок�
ружающих, которые наперебой утверждали, что «ныне нет такого свя�
того на земле»1. Однако Симеон продолжал поиск духовного отца, и в
конце концов его усилия увенчались успехом. Заметим попутно, что по�
лемика с теми, кто утверждал, что в его время невозможно достичь свя�
тости (таковых Симеон именовал «новыми еретиками»)2, стала одной из
главных тем его позднейших сочинений.

Встреча с монахом константинопольского Студийского монастыря,
Симеоном Благоговейным3, который стал духовным отцом юного Си�
меона, оказалась решающей. Симеон Благоговейный был пожилым
иноком; он не имел священного сана, но обладал глубоким духовным
опытом: в его лице Симеон�младший обрел того, кого долго искал. Юный
Симеон так любил своего учителя, что почитал его за святого и считал
себя недостойным прикоснуться к его одежде или поцеловать место,
где тот стоял во время молитвы4.

от других хорошей внешностью и приятным видом» (Житие 3, 1–2). В Cat. 22,
которое считается автобиографическим, Симеон говорит о юноше Геор�
гии, прототипом которого является сам Симеон, что он был «красив видом
и имел что�то показное в своем облике, манерах и походке, так что некото�
рые даже имели о нем из�за этого дурные мнения» (Cat. 22, 24–27). Приве�
денные слова Симеона из 20�го Гимна можно понимать в том смысле, что
«добрые» люди избегали его из�за его «показной» внешности (обладая ари�
стократическими манерами и богатыми родственниками, близкими к импе�
ратору, он выглядел молодым выскочкой), а «злые» обращали на него внима�
ние лишь из�за его близости к высшим кругам общества.

1 Euch. 1, 78–80.
2 Ср.: Hymn 21, 302–304; Cat. 29, 137–150.
3 Мы будем подробнее говорить о личности Симеона Благоговейного в

Главе III.
4 Житие 12, 20–26.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание18

Однажды старец дал ему на прочтение книгу преподобного Марка Под�
вижника (около V в.), в которой его особенно поразили три мысли — о
необходимости следовать голосу совести1, исполнять заповеди Божии ради
стяжания «даров Святого Духа»2 и искать внутреннего духовного гнози�
са, который приобретается через молитву3. Юный Симеон принял слова
святого Марка как руководство к немедленному действию. Он начал во
всем слушаться голоса совести, исполнять заповеди Христовы и усердно
молиться. Каждый вечер он, следуя внутреннему голосу, увеличивал свое
правило: его молитвы стали продолжительными, внимательными и усерд�
ными, часто они сопровождались слезами. Именно в это время, стоя на
ночной молитве, Симеон получил свое первое мистическое откровение,
которое он описывает в 22�м Огласительном Слове, говоря о некоем Геор�
гии, но имея в виду самого себя4:

Однажды, когда он стоял и произносил «Боже, милостив буди ми,
грешному» скорее умом, чем устами, внезапно явилось сверху обиль�
но Божественное осияние и наполнило все место. Когда это произо�
шло, юноша перестал сознавать себя и забыл, был ли он в доме и нахо�
дился ли под крышей. Ибо отовсюду видел он только свет... Всецело
пребывая в нематериальном свете и, как казалось, сам сделавшись све�
том и забыв обо всем мире, он преисполнился слез, несказанной радо�
сти и ликования. Потом на небо взошел ум его и другой свет увидел —
ярче того, который был поблизости. Неожиданно явился ему, стоя близ
того света, вышеупомянутый святой и равноангельный старец...5

Когда видение кончилось, юноша пришел в себя, и вскоре возгла�
сил петух: ночь прошла незамеченной6.

1 О законе духовном, 69 [913 C].
2 О думающих оправдаться делами, 57 [940 A].
3 О законе духовном, 11 [908 A].
4 Этот же эпизод рассказан Симеоном в Euch. 1, 87–110 (на этот раз от

первого лица) и Никитой в Житии 5, 1–31: оба текста подтверждают, что
рассказ Симеона в 22�м Слове является автобиографическим.

5 Cat. 22, 88–100. Имеется в виду Симеон Студит.
6 Cat. 22, 101–113.

www.tezaurliturgic.ro



Введение 19

Несмотря на такое явное посещение свыше, Симеон еще довольно
долго оставался в миру: период между первым видением света и вступ�
лением в монастырь он считал годами своего духовного падения1. В од�
ном из Гимнов Симеон говорит об этих годах в выражениях, весьма не�
обычных для автобиографической литературы:

Я был убийцей2 — слушайте все!..
Я был, увы мне, и прелюбодеем в сердце,
И содомитом на деле и в произволении.
Я был блудником, магом и деторастлителем,
Употребителем клятв и стяжателем,
Вором, лжецом, бесстыдником, похитителем — горе мне! —
Оскорбителем, братоненавистником,

преисполненным зависти,
Сребролюбцем, наглецом и совершителем
Всякого другого вида зла.
Да, поверьте, я говорю об этом правду
Без притворства и без лукавства!3

Подобных признаний мы не встретим даже в таких произведениях, как
«Исповедь» Блаженного Августина. Понимать ли слова Симеона в бук�
вальном или переносном смысле? Очевидно, что буквальное понимание в
данном случае невозможно, хотя сам он и настаивает на его необходимо�
сти: «Если кто заподозрит, что я, может быть, написал ложь, подай ему
прощение как Милосердный, ибо, не сознавая Твоего долготерпения, Спа�
ситель... и услышав о непристойности дел моих, Он справедливо вынес
такое суждение, говоря: “Если справедливость безнаказанным оставила
его, значит, нет суда!”»4 Позднейшие комментаторы Симеона склонялись

1 Euch. 2, 41–46.
2 Ср. примечание Дионисия Загорейского: «Разумеется, [убийцей] души

своей... ибо Отец понимает это мысленно, по причине крайнего смирения»:
DZ, II, 14.

3 Hymn 24, 71–83.
4 Hymn 24, 103–110.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание20

к тому, чтобы воспринимать его слова из 24�го Гимна в переносном смыс�
ле: «Виждь глубину смирения этого святого... — пишет комментатор
XIII в.1 — Ибо говорит он это, желая... в смирении сохранить в себе бла�
годать Святого Духа»2. Как бы там ни было, ясно, что Симеон в молодо�
сти вел мирской образ жизни, хотя и не порывал общения с духовным
отцом. Ему он и обязан своим окончательным уходом из мира.

Симеону было около двадцати семи лет, когда он поступил послуш�
ником в Студийский монастырь3. Позднее он опишет свой уход в яр�
ких красках, рассказывая о том, как старец, подобно Моисею, вывел
его из египетского плена:

И сказал он: «Подойди, чадо, я отведу тебя к Богу».
Я же от великого неверия ответил ему:
«Какой знак покажешь ты мне, чтобы убедить меня?»...
«Огонь, — сказал он, — разожги великий,

дабы я вошел в него,
И если не останусь неопаленным, не следуй за мною!»
Слово это поразило меня, я сделал приказанное,
И разожжено было пламя, а он встал внутрь [него].
Целый и невредимый, он и меня приглашал [туда].
«Боюсь, владыко, — сказал я. — Я — грешник».
Он вышел [из огня], подошел ко мне и облобызал меня.
«Чего ты боишься, — сказал он мне, —

отчего ужасаешься и трепещешь?
Велико и страшно это чудо,

[но] ты большее этого увидишь».
«Я в исступлении, — сказал я. — Господин,

приблизиться не дерзаю к тебе...

1 Схолия сохранилась в рукописи Marcianus 494, которая датируется
XIII в. Рукопись содержит несколько схолий подобного рода. Й. Кодер счи�
тает, что они принадлежат не переписчику, а самому «главному редакто�
ру» произведений Симеона — Никите Стифату. См.: Koder. SC 156, 68.

2 SC 174, 232 (схолия).
3 Krivochéine. SC 96, 23.

www.tezaurliturgic.ro



Введение 21

Ибо я вижу, что ты человек, превосходящий человека,
И не дерзаю смотреть на тебя, которого огонь почтил».
Привлекши меня ближе, он обнял меня
И снова облобызал меня лобзанием святым...1

Что это: аллегория или рассказ о действительном событии? Подоб�
ные рассказы встречаются в житиях некоторых святых2. Во всяком
случае, Симеон�младший немедленно последовал за наставником:

«Скорее! Бежим! — [сказал Моисей] —
Так повелевает Бог!..»

«Пойдем, господин, — сказал я, —
я не разлучусь с тобою...»3

Вступив в братию Студийской обители, Симеон ревностно предал�
ся аскетическим подвигам. Однако ему не суждено было долго про�
быть в Студийском монастыре: игумена и братию смущала его, на их
взгляд, чрезмерная привязанность к старцу Симеону Благоговейному.
Отношение Симеона�младшего к Симеону�старшему было основано
на полном послушании: он прислуживал своему учителю и не смел ни
шагу сделать без его указания4. Игумен неоднократно высказывал по�

1 Hymn 18, 137–158.
2 Ср. рассказ о том, как некто пришел к авве Арсению и, заглянув в

окно, увидел, что он стоит на молитве, весь объятый пламенем: Изречения
пустынных отцов. Арсений, 27 [96 BC]. Подобным же образом авва Иосиф
«встал и простер руки к небу: персты его сделались подобными десяти
возжженным светильникам, и он сказал: “Если хочешь, будь весь, как
огонь”»: Изречения пустынных отцов. Иосиф, 7 [220 D]. Ср.: Памво, 1 [368 С]
и 12 [373 А]; Сисой, 14 [396 ВС]; Силуан, 12 [412 С]; Феодор, 15 [193 АВ].
Другой, гораздо более поздний пример, — беседа преподобного Серафима
Саровского († 1833) с Н. А. Мотовиловым, когда лицо русского святого
«просияло, как солнце» (см. цитату в Заключении к настоящей работе).

3 Hymn 18, 221–223.
4 Ср.: Житие 12, 1–26. Наличие слуг было обычным явлением в визан�

тийских монастырях того периода; они служили монахам, подавали пищу

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание22

желание, чтобы юный послушник отказался от руководства своего стар�
ца, но Симеон не соглашался на это, результатом чего стало его изгна�
ние из монастыря1.

Покинув Студийскую обитель, Симеон поступил в монастырь свя�
того мученика Мамаса в Константинополе2, где был пострижен в мо�
нашество. Вот как Никита описывает жизнь Симеона в обители св. Ма�
маса:

Он посвящает себя совершеннейшим деланиям добродетели и, все
прочее оставив, предается только молитве, безмолвию и изучению
Божественных Писаний и совершенным образом соединяется с Бо�
гом в созерцании света... Пищей же его ежедневной был животворя�
щий Хлеб, которым он совершенно очищался, честная Кровь Хрис�
това, овощи и семена. Сохраняя ими жизнь тела своего, ничего другого
во все дни недели, кроме воскресенья, он не принимал. В празднич�

и исполняли другие необходимые работы: см. Krausmuller. Stoudios, 74.
Ср. упоминание слуги в Cat. 4, 290–299.

1 О причине изгнания Симеона из Студийского монастыря ничего точно
неизвестно. Никита утверждает, что единственной причиной была зависть
монахов (Житие 16, 3–5, 17–20; 21, 1; 22, 1), но возможно, что�то в духовном
устроении Симеона Студита вызывало недовольство игумена. Кроме того,
согласно студийской традиции, сам игумен обычно (хотя и не непременно)
был духовным руководителем монахов. К этому вопросу мы вернемся в Гла�
ве III, где будем говорить о личности Симеона Студита и о роли игумена в
студийской традиции. Здесь же нам хотелось бы лишь отметить, что ситуа�
ция, сложившаяся вокруг двух Симеонов, типична для всей истории духов�
ного руководства на Православном Востоке. Деятельность старцев часто
вызывала враждебное отношение со стороны игуменов и представителей
иерархии. Это было связано с тем, что старцы обычно жили в монашеских
общинах, но у них были собственные духовные чада, между которыми связь
была более тесной, чем между другими монахами. Таким образом, старцы
порой создавали «общину в общине», что вызывало зависть со стороны про�
чих монахов и недовольство со стороны монастырского начальства. Об этом
см., в частности: Концевич. Оптина пустынь, 9–10.

2 Об этом монастыре см.: Janin. Geographie, 325–331.

www.tezaurliturgic.ro



Введение 23

ные дни он участвовал в общей трапезе братий, опустив лицо и [пре�
бывая] в непрестанном сокрушении, после чего, поблагодарив, вос�
ставал со всеми, убегал в келлию, запирал дверь свою и вставал на
молитву. Затем, немного почитав, он принимал немного отдыха, пре�
клонившись к земле, ибо не имел ни постели, ни одеяла, ни чего�либо
иного потребного для тела... После чтения он занимался рукоделием,
переписывая текст Божественных Писаний: он был великолепным
писцом, и всякий, кто видел его письмена, исполнялся радости. Когда
ударяли в било1, он незамедлительно вставал на Божественное псал�
мопение, и когда совершалось Божественное Приношение (Píáöï-

ñÜ)… он предстоял на молитве и со слезами беседовал с Богом, пока
священник не возносил Хлеб. После сего, исполнившись Божествен�
ного огня, он принимал Пречистые Тайны и тотчас молча удалялся в
келлию свою2.

Обратим особое внимание на то, что Симеон практиковал ежеднев�
ное причащение, сопровождаемое слезами. В этом он следовал древ�
ней монашеской традиции3, а также совету своего духовного отца Си�
меона Благоговейного, который говорил: «Брат, никогда не причащайся
без слез»4. Позднее, будучи игуменом, Симеон�младший старался воз�
родить традицию ежедневного причащения; он также настоятельно
указывал на необходимость причащаться со слезами. Обычай еже�
дневно причащаться со слезами Симеон сохранил до конца дней.

В первые годы после пострижения Симеон неоднократно видел Бо�
жественный свет: он упоминает одно такое видение в том же Слове, в
котором речь идет о юноше Георгии, но замечает, что второе видение
было слабее первого: это был всего лишь «малый луч того сладчайшего

1 В православных монастырях на Востоке монахов созывал на бого�
служение в храм не колокол, а деревянное било (во многих греческих мона�
стырях такой обычай сохранился до сего дня).

2 Житие 24, 9 – 27, 9.
3 Далее в одном из разделов Главы II мы особо рассмотрим вопрос о

том, как часто причащались монахи и миряне времен Симеона.
4 Слово аскетическое, 24. Ср.: Симеон. Сat. 4, 11–12.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание24

и Божественного света»1. Другое видение описано в 16�м Огласительном
Слове: оно снова было ярким и привело подвижника в состояние глубо�
кого экстаза2.

После двух лет жизни в монастыре св. Мамаса Симеону было пору�
чено наставлять братию в храме. В 980 (988) г., когда скончался игу�
мен монастыря, монахи избрали на его место Симеона. В возрасте около
тридцати одного года он был рукоположен в священный сан и возведен
в достоинство игумена патриархом Константинопольским Николаем
II Хрисовергом3. Во время рукоположения Симеон снова имел видение
света: его биограф пишет, что когда епископ читал над ним молитву
посвящения,

он увидел Духа Святого, Который, сойдя как простой и беспредель�
ный свет, безвидно покрыл всесвященную его голову; совершая Ли�
тургию, он видел [этот свет] сходящим на предложенную им жерт�
ву Богу в течение всех сорока восьми лет своего священства, как он
рассказывал кому�то сам словно бы о ком�то другом, скрывая себя,
и как написано в его изречениях4.

Когда Симеон стал игуменом, монастырь св. Мамаса был в упадке, и
Симеон взялся за дело его восстановления. Он успешно справился с за�
думанными реставрационными работами и занялся экономическими
потребностями монастыря. Никита сообщает нам, что Симеон восста�

1 Cat. 22, 314–318.
2 Cat. 16, 78–107.
3 Житие 30. Дж. МакГаккин, основываясь на хронологии Озэрра,

утверждает, что Симеона, вероятнее всего, рукополагал патриарх Анто�
ний Студит, а не Николай Хрисоверг, и что, учитывая быстрое возвыше�
ние Симеона на игуменство всего после трех лет жизни в монастыре св.
Мамаса, его предыдущий перевод сюда из Студийского монастыря следу�
ет рассматривать скорее как «повышение», чем как «изгнание». См.: McGu/
ckin. Symeon. Мы, однако, не видим достаточных оснований для подобных
предположений.

4 Житие 30, 20–27.

www.tezaurliturgic.ro



Введение 25

новил монастырский храм, покрыл пол мрамором и приобрел новую цер�
ковную утварь, а именно облачения, иконы и каменные светильники.
Он также организовал библиотеку и ризницу1. Возможно, прежние свя�
зи Симеона в аристократических кругах помогли ему найти финансо�
вую поддержку своей деятельности по восстановлению монастыря2.

Однако главной задачей Симеона было поднятие духовного уровня
братии, которая на протяжение многих лет оставалась без духовного
руководства. Он обращался к монахам с горячими увещаниями, при�
зывая их бороться со страстями и исполнять заповеди Христовы. Из
его сочинений этого периода, например, 1�го Огласительного Слова,
произнесенного вскоре после того как он стал игуменом, ясно, что он
рассматривал монастырь как единую семью, духовным отцом которой
он был поставлен по воле Божией.

Поразительно, — пишет архиепископ Василий (Кривошеин), —
как с первого же обращения к своим монахам Симеон стремится уста�
новить с ними личную духовную связь. Нелегко было воплотить на
практике высокие идеалы нового игумена в монастыре, где духовная
жизнь была на довольно низком уровне. Зная это, Симеон вновь и
вновь старается заручиться поддержкой братии в общем деле воз�
рождения монастыря. Он не перестает призывать их начать новую
жизнь3.

Пламенная проповедь Симеона не осталась без ответа: вскоре мо�
настырь пополнился новыми монахами, среди которых было немало
преданных учеников Симеона. Молодой игумен приобрел известность
среди жителей Константинополя: многие из тех, кто состоял на госу�
дарственной службе, а также зажиточные патриции стали его последо�
вателями. Главная тема большинства его проповедей — призыв к мис�

1 Житие 34, 12–21.
2 Дж. МакГаккин обращает наше внимание на тот факт, что Симеон

пользовался покровительством византийской аристократии на протяжении
всей своей жизни. См.: McGuckin. Symeon.

3 SC 96, 35–36.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание26

тическому единению со Христом, которое, как он считал, доступно вся�
кому, кто возжелает его1.

Призывы и увещания Симеона были основаны на его собственном
опыте. Главной и общей темой всех его проповедей был Божествен�
ный свет, который сам он созерцал все чаще и чаще. Однако долгое
время он не осознавал, что под видом света ему являлся Христос, —
пока Сам Христос не обратился к нему со словом. Во 2�м Благодарении
Симеон подробно рассказывает о том, как однажды услышал голос
Христа, сказавшего ему:

Я — Бог, ради тебя ставший человеком, и так как ты от всей души
взыскал Меня, отныне ты будешь братом Моим и сонаследником
Моим и другом Моим2.

Из других сочинений Симеона явствует, что после этой особой лич�
ной встречи со Христом мистическое чувство постоянного присутствия
Христа не покидало его.

Симеон не считал свои мистические видения чем�то необычайным;
он был уверен, что каждый, кто взыщет Бога всем сердцем, удостоится
увидеть Божественный свет. Поэтому в проповедях, обращенных ко
всей общине, он открыто говорил о собственном опыте, считая, что это
побудит братию следовать его примеру и в конечном итоге приведет
их к такого же рода опыту, который, по его мнению, составляет самую
сердцевину подлинно христианской жизни.

Однако далеко не все слушатели Симеона были способны принять
его учение и последовать ему: многим его духовный идеал казался слиш�
ком высоким. Некоторым монахам, привлеченным его ревностью,
позднее недостало усердия, и они покинули монастырь. С другой сто�
роны, среди тех, кто оставался в монастыре, постепенно нарастало
сопротивление; между игуменом и братией усиливались трения. Си�
меону ставили в вину то, что он слишком часто говорит о собственном
опыте: это могло показаться нарушением монашеской этики, согласно

1 Ср.: Hymn 27, 131–132.
2 Euch. 2, 230–233.

www.tezaurliturgic.ro



Введение 27

которой монах не должен говорить о себе. Требовательная настойчи�
вость, с которой Симеон призывал стремиться к достижению духов�
ных даров, раздражала тех, кто был лишен их. Наконец, некоторые
мнения Симеона не могли остаться незамеченными — о бесполезно�
сти Крещения для тех, кто остается нечувствительным к полученной
им благодати Святого Духа, о недейственности причащения для тех,
кто не видит Христа душевными очами, о невозможности спасения для
тех, кто сознает за собой хотя бы малейшую страсть, и т. д. Подобные
мысли, высказанные в остро полемическом тоне, могли послужить по�
водом для обвинения Симеона в неправославии.

Атмосфера в монастыре постепенно накалялась. В патриаршество
Сисинния I (995–998) некоторые монахи открыто выступили против
игумена: когда он проповедовал во время утрени, они с громкими крика�
ми бросились к нему, готовые изгнать его из монастыря, но Симеон, по
утверждению Никиты, стоял на месте, не поднимая рук и глядя на своих
ненавистников с улыбкой и «светлым лицом». Вне себя от злобы, они вы�
скочили из храма, сорвали запоры монастырских ворот и побежали че�
рез весь город к патриарху1. Тот вызвал Симеона и, допросив, убедился в
его невиновности. Он хотел изгнать непокорных, но Симеон умолил его
вернуть их в обитель2. После этого он оставался игуменом до тех пор,
пока в 1005 (1013) г. не передал полномочия своему ученику Арсению3.

1 Житие 38, 7–39, 14.
2 Житие 39, 14–40, 10.
3 Hausherr. Mystique, XC. По словам Никиты, отставка Симеона была

добровольной: жизнь Симеона текла «вполне благополучно», но заботы о
монастыре нарушали его безмолвие, поэтому он «решил организовать уп�
равление монастырем согласно с древним обычаем и освободиться от за�
бот… Затем, по решению патриарха Сергия, он охотно оставил пост игуме�
на…» (Житие 59, 1–12). Следовательно, помимо «желания» Симеона, было
и решение патриарха. Из слов Никиты можно заключить, что конфликт меж�
ду Симеоном и Стефаном Никомидийским (см. далее) возник после отставки
Симеона. Однако он указывает, например, что Симеон вернулся к «своему
стаду» после размолвки со Стефаном (Житие 77, 2) и что он присоединился
к «подчиненным ему монахам» (Житие 82, 11). Есть веские доводы в пользу
предположения, что в действительности конфликт возник в тот период, когда

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание28

Симеон, вероятно, предполагал, что, уйдя в затвор, проведет остаток
дней в безмолвии, но его ждали новые испытания. Бывший митрополит
Никомидийский Стефан1 открыто возвысил против него голос и обви�
нил в том, что он чрезмерно почитает своего духовного отца, к тому вре�
мени давно уже почившего. Ежегодно в день памяти своего старца Си�
меон устраивал в обители торжественное богослужение, за котором
присутствовало множество почитателей старца. Была также написана
икона Симеона Благоговейного и составлена служба ему2. Стефан упре�
кал Симеона за то, что последний прославлял своего духовного отца преж�
де, чем тот был официально канонизирован3. Никита описывает этот

Симеон еще был игуменом, и именно конфликт с синкеллом был причиной
отставки Симеона. Ср.: Каждан. Замечания, 9.

1 Стефан был назначен митрополитом Никомидийским в 976 г., но оста�
вил свою епархию и жил в Константинополе; он был близок и к патриарху,
и к императору. См.: Житие 74, 5–12; ср.: Hausherr. Mystique, LI–LVI. Ему
принадлежат несколько богословских и агиографических сочинений, среди
которых, по всей вероятности, и агиографический сборник «Менологион
Василия II». См.: Beck. Literatur, 531–532. В некоторых местах «Жития»,
написанного Никитой, он назван «Симеон Алексинский» (Житие 74, 6; 93,
25; 99, 4), но происхождение этого наименования неясно. См.: Lequien.
Oriens, I, 594.

2 Житие 72, 22–26. Никита упоминает «гимны», «похвалу» и «житие»,
написанные Симеоном в честь духовного отца.

3 В действительности, раннехристианская Церковь не знала практики
формальной канонизации в современном значении: Церкви было чуждо пред�
ставление (впервые выраженное иконоборцами VIII в.), будто «требуется
особенная человеческая инициатива для того, чтобы провозгласить что�либо
относящимся к области священного», см.: Brock. Iconoclasm, 57. Почитание
святого обычно начиналось там, где он жил (в монастыре, городе, селе) и
либо ограничивалось этой областью (так называемые «местночтимые» свя�
тые), либо распространялось вширь, порой по всему христианскому миру.
Однако время жизни Симеона Нового Богослова совпало с кодификацией
святых: Симеон Метафраст собрал древние жития святых и сделал новую
их редакцию. Как указывает П. Лемерль, почти все святые из собрания Ме�
тафраста принадлежали к древности и лишь очень немногие — к иконобор�

www.tezaurliturgic.ro



Введение 29

конфликт как столкновение законнического формализма с подлинной ду�
ховностью: для Симеона святость его духовного отца была вне сомнений,
и он не нуждался в официальном ее подтверждении.

Однажды Стефан встретил Симеона в здании патриархии и спросил
его: «Как ты отделяешь Сына от Отца, мыслью или делом?»1 Вопрос Сте�
фана отражал один из самых значительных догматических споров того
времени2, хотя задан был, вероятнее всего, с тем, чтобы показать недо�
статочную начитанность и необразованность Симеона. Из вопроса Сте�
фана можно заключить, что Симеон был вовлечен в какого�то рода триа�
дологический спор; в таком случае возможно, что его разногласие со
Стефаном отражало различие их позиций в этом споре3. У нас нет доста�
точных данных, подтверждающих это предположение, да и богослов�
ская подоплека спора до сих пор неясна. В последующих главах работы
нам еще придется обращаться к этому конфликту, немаловажному для
истории восточной духовности, и пытаться прояснить его природу.

Симеон не ответил сразу, но пообещал дать ответ в письменной
форме, после чего вернулся в келлию и написал послание в стихах,
известное как Гимн 21. Изложив сначала свое учение о Святой Троице,

ческой или после�иконоборческой эпохе; это была своего рода «антиквари�
зация», или «архивизация» святых. См.: Lemerle. Humanisme, 293. «Состав�
ление корпуса Метафраста и Константинопольского Синаксария, — пишет
другой ученый, — и сопротивление, каким была встречена попытка Симео�
на Нового Богослова утвердить почитание своего духовного отца Симеона
Студита показывают, что с конца X столетия официальная Церковь стреми�
лась считать сонм святых своего рода замкнутым сообществом, в котором
все места более или менее заняты», см.: Magdalino. Holy Man, 61. Симеон
Новый Богослов с его идеей о том, что достижение святости возможно во
все времена, с его постоянной борьбой с «новыми еретиками», которые от�
вергали такую возможность, с его самовольно установленным культом Си�
меона Студита оказался в оппозиции этим тенденциям, характерным для
официальной Церкви. Подробнее этот вопрос будет обсуждаться в Главе IV
настоящей работы.

1 Житие 75, 16–17.
2 Подробнее об этом см. в Главе V.
3 Ср.: Darrouzès. SC 122, 9–10.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание30

он затем резко выступает против тех, кто дерзает богословствовать,
не обладая мистическими дарами: эта тема очень характерна для Си�
меона, и здесь она развита с особой полемической заостренностью. По
мнению Симеона, Святой Дух посылается

Не неверующим, не славолюбивым,
Не риторам, не философам,
Не изучившим эллинские писания,
Не ведущим актерский образ жизни (óêçíéê’í âßïí),
Не говорящим изящно и красноречиво,
Не удостоившимся высоких титулов...
Но нищим духом и жизнью,
Чистым сердцем и телом,
Стяжавшим простое слово и еще более простую
Жизнь и более простой образ мыслей1.

Косвенно обличив таким образом Стефана, Симеон затем перехо�
дит в открытую атаку:

Прекрати, человек, содрогнись, смертный по природе...
Как только дерзаешь ты, будучи сам весь плотью
И еще не сделавшись, подобно Павлу, духом,
Философствовать и говорить о Духе?..
Да, оставь любопытство,
Отвергни богохульство своих слов…
И, как змея, всячески приобрети мудрость,
Яд же злобы изблюй!..2

Можно представить, в какое негодование привело это послание
честолюбивого митрополита. Он подал жалобу на Симеона патриарху
и епископам: под его давлением в начале 1009 (1020) г. был созван
Синод, который и принял решение об изгнании Симеона из обители

1 Hymn 21, 54–68.
2 Hymn 21, 118; 174–176; 317–318; 400–401.

www.tezaurliturgic.ro



Введение 31

св. Мамаса1. Одновременно Стефан организовал налет на обитель, в ходе
которого иконы Симеона Благоговейного были по его приказанию вар�
варски уничтожены2.

Изгнанный из Константинополя, Симеон поселился при храме св.
Марины близ Хрисополя, где основал небольшой монастырь3. Вскоре
его друзья в столице добились от патриарха Сергия II и от Синода пол�
ного его оправдания, и ему было предложено вернуться в прежнюю
обитель или даже занять епископскую кафедру4. Однако Симеон от�
верг эти предложения и провел оставшиеся годы жизни в монастыре
св. Марины в окружении своих учеников.

Несмотря на бурные события и связанные с ними душевные потря�
сения, внутренняя мистическая жизнь Симеона, как кажется, никогда
не ослабевала. По словам Никиты, он получил многие духовные дары,
в том числе прозорливость, пророчество и чудотворение. Биограф со�
общает, что однажды Симеон исцелил от тяжелого недуга некую игу�
мению, явившись ей в видении вместе со своим старцем Симеоном
Благоговейным. В другой раз он исцелил юношу, который не мог при�
нимать пищу: он благословил кусок хлеба и дал его юноше, после чего
тот сразу выздоровел. Он также вернул здоровье парализованному
мальчику, пролежавшему в болезни четыре года, помазав его маслом
от лампады при иконе св. Марины. Симеон также исцелил одного из
своих друзей, у которого случился инсульт, и лицо его было так пере�
кошено, что он не мог открыть рот. Рассказывая об этих случаях, био�
граф Симеона всякий раз подчеркивает, что Симеон проявлял к боль�

1 Житие 94, 1–22. В других местах (см.: Житие 104, 18–19; ср. 108, 8–9)
Никита указывает, что патриарх согласился с почитанием Студита и даже
принимал участие в торжествах, устроенных Симеоном. Тот факт, что он
впоследствии переменил мнение, может быть объяснен лишь влиянием
Стефана.

2 Житие 93, 1–12.
3 Житие 100, 1–26. Никита сообщает, что жители соседних селений

отнеслись к Симеону враждебно: некоторые даже бросали в него камни.
См.: Житие 112, 7–8.

4 Житие 102, 14 – 103, 18.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание32

ным великое сострадание и при виде человека, пораженного болезнью,
проливал слезы1.

Незадолго до кончины Симеон заболел сам. Его тело истощилось до
крайности, он не мог двигаться и проводил целые дни лежа на кровати.
Он уже не мог совершать каждый день Литургию, как делал всю жизнь,
но по�прежнему ежедневно причащался. Время его кончины было ему
открыто заранее. Он также предсказал ученикам, что спустя тридцать
лет после его смерти его останки будут торжественно перенесены в
Константинополь; так оно и случилось впоследствии. Симеон скончал�
ся 12 марта 1022 (1037/38) г., окруженный учениками, которые со
слезами на глазах и с возжженными свечами пели ему отходную2.

2. Творения преподобного Симеона

Преподобный Симеон оставил богатое письменное наследие. В него
вошли 3 Богословских Слова, 15 Нравственных Слов, 34 Огласитель�
ных Слова, 2 Благодарения, 225 Глав, 58 Гимнов и 4 Послания. Суще�
ствуют также приписываемые Симеону сочинения, подлинность кото�
рых оспаривается учеными.

Основным догматическим сочинением Симеона являются СЛОВА
БОГОСЛОВСКИЕ (Theol.). Это три трактата, объединенные одной
темой — единства Святой Троицы. Они были составлены по случаю
экзегетического спора о словах Христа «Отец Мой более Меня» (Ин.
14:28). Преподобный Симеон полемизирует со своими противника�
ми, опровергая их «новое суегласие и безумное богословие»3, согласно
которому Сын не равен Отцу. Единство Святой Троицы доказывается
цитатами из Писания, а также при помощи аналогии с трехсоставно�
стью души человека. Название трактатов и некоторые моменты изло�
жения перекликаются с классическими «Словами о богословии» свя�
тителя Григория Назианзина. В обоих произведениях развивается
характерная мысль о том, что богословствовать может не всякий, а

1 Житие 113–122.
2 Житие 128, 1 – 129, 11.
3 Theol. 1, 18–19.

www.tezaurliturgic.ro



Введение 33

только тот, кто удостоился созерцания Бога и посещения благодати Свя�
того Духа. Истинное знание Бога достигается прежде всего опытом и
практикой: оно доступно аскетам и мистикам, а не самозванным богосло�
вам, которые бравируют своей ученостью. В 3�м Слове преподобный
Симеон излагает учение о Боге как свете, причастником которого мо�
жет стать человек.

СЛОВА НРАВСТВЕННЫЕ (Eth.). Название этой группы из 15�ти
Слов «Âßâëïò ô§í zèéê§í» можно перевести как «Книга об этике» или
«Книга нравственных (рассуждений)». Составителем сборника и авто�
ром заглавия является, по�видимому, Никита Стифат. Это отдельные
трактаты, не связанные между собой единством тематического плана:
содержание их очень разнообразно. В 1�м и 2�м Словах излагается исто�
рия грехопадения и последующего обновления человека, подробно го�
ворится об Адаме, Еве и их потомках, об истории богоизбранного наро�
да, об искуплении человечества Христом — Новым Адамом, о Церкви
как новом рае. Другие слова, меньшие по объему, затрагивают широкий
круг богословских, нравственных и аскетических тем: они посвящены
бесстрастию, любви к Богу, «животворной мертвости», покаянию, бого�
видению, богопознанию. Несколько трактатов посвящены толкованию
посланий апостола Павла1. Два последних трактата по размеру и стилю
напоминают Слова Огласительные— один из них посвящен праздникам,
другой рисует образ истинного безмолвника2.

СЛОВА ОГЛАСИТЕЛЬНЫЕ (Cat.). Это сборник поучений для
монахов, включающий в себя 34 Слова, произнесенные преподобным
Симеоном во время его игуменства в монастыре св. Мамаса. Жанр мо�
нашеских Оглашений (Êáôç÷Þóåéò) восходит к преподобному Феодо�
ру Студиту (759–826), от которого осталось два сборника — Большое
и Малое Оглашения. Симеон заимствует у Феодора только форму; по
содержанию его слова имеют мало общего с Оглашениями Студита,
который писал в основном на моральные темы, не являющиеся цент�
ральными для Симеона, который всегда оставался в первую очередь
мистиком и созерцателем. «Можно даже сказать, — замечает исследо�

1 Eth. 3; 12; 13.
2 Eth. 14; 15.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание34

ватель, — что духовность преподобного Симеона была своего рода реак�
цией против формалистического общежительного строя, который ут�
вердился в Студийском монастыре при преемниках преподобного
Феодора, когда их великого учителя больше не было в живых»1.

1�е Оглашение, «О любви», произнесенное Симеоном при вступле�
нии в должность игумена, является «изложением его программы» как
руководителя монашеского стада2. В следующих Словах он неодно�
кратно возвращается к теме любви. Очень много и часто Симеон гово�
рит о видении Бога, единении с Богом, таинственном осиянии, причас�
тии Святого Духа, а тех, кто отвергает возможность виvдения Бога лицом
к лицу еще в этой жизни, называет «новыми еретиками»3. Большая
группа Оглашений посвящена покаянию, слезам и сокрушению, часто
затрагиваются и аскетические темы: пост, воздержание, бдение, молча�
ние, память смертная, борьба со страстями. Сборник Огласительных
Слов — это школа духовного делания, направленного к одной цели —
единению с Богом и обожению.

Два БЛАГОДАРЕНИЯ (Euch.) в издании Sources Chrétiennes при�
мыкают к сборнику Огласительных Слов, являясь заключительной час�
тью последнего. В рукописной традиции 1�е Благодарение, как правило,
помещается в конце Оглашений, хотя везде характеризуется как отдель�
ное произведение и вводится пометкой Ôï™ áÙôï™ («Его же»). 2�е Благо�
дарение помещается или в конце Гимнов, или в конце Посланий. В обо�
их Благодарениях преподобный Симеон в форме молитвы к Богу излагает
свою мистическую автобиографию, ярко и подробно описывая видения
света и встречи с живым Христом.

ГЛАВЫ (Cap.). Это сборник, состоящий из трех частей: 100 глав
«практических и богословских», 25 «умозрительных (гностических) и
богословских», и еще 100 «богословских и практических». Ж. Даррузес
склонен видеть в Главах своего рода дневниковые записи, случайные
заметки: «Писатель собирал изо дня в день мысли, которые казались ему
подходящими, или откладывал отдельные замечания по основным пунк�

1 Василий (Кривошеин), архиепископ. Симеон, 30–31.
2 Там же, 26.
3 Cat. 29, 137–190.

www.tezaurliturgic.ro



Введение 35

там вероучения, не имея какого�либо плана или логической последова�
тельности»1. Однако, несмотря на то, что сборник составлен из разроз�
ненных мыслей, в целом он представляет собой свод всего святоотече�
ского богословия и аскетики. Важнейшие догматические, нравственные
и практические вопросы изложены в Главах с предельной ясностью и
краткостью. Жанр глав, объединенных в группы по 100 (так называемые
«сотницы», или центурии), традиционен для монашеской письменности
со времен Евагрия, Марка Подвижника и других ранних аскетических
писателей. Главы преподобного Симеона являются наименее личным и
субъективным по содержанию, наиболее традиционным по форме из всех
его произведений; тем не менее, и в них ясно прослеживается новизна
его богословской мысли: это особенно относится к 25 главам, помещен�
ным в середине сборника («как плод в его оболочке», по выражению
Ж. Даррузеса2) и являющимся его духовной сердцевиной.

ГИМНЫ (Hymn). Уникальное, почти не имеющее аналогов в миро�
вой литературе, собрание молитвенных излияний, философских и бого�
словских трактатов, описаний мистического опыта, изложенных в по�
этической форме. Полное название книги «Ô§í èåßùí Ûìíùí ïj hñùôåò»
можно перевести как «Любовные (излияния) Божественных Гимнов»
или «Гимны Божественной любви». Сюда включены 58 Гимнов; соста�
вителем сборника и автором заглавий большинства Гимнов является
Никита Стифат.

Центральная тема всего сборника — видение Божественного света,
которого удостоился Симеон и к которому, по его мнению, призваны все
христиане. Трудно дать классификацию Гимнов по содержанию, но боvль�
шая часть их говорит о Божественном осиянии, видении света и едине�
нии с Богом (1–2, 8–9, 11, 14 и др.): это описания собственного духовного
опыта Симеона. Несколько Гимнов имеют подзаголовок «О богословии»
(31, 33, 38, 52) и затрагивают догматические вопросы, хотя почти везде
Симеон выходит за рамки указанной в заглавии темы. Это замечание
относится и к 21�му Гимну, адресованному Стефану Никомидийскому и
являющемуся ответом на вопрос последнего о различии между Отцом и

1 Darrouzès. SC 51�bis, 29.
2 Ibid., 34.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание36

Сыном, но фактически направленному вообще против книжного богосло�
вия и попыток понять Святую Троицу человеческим умом. Многие Гимны
обращены непосредственно к Богу; они имеют подзаголовки «благодаре�
ние с исповеданием и богословием» (20), «исповедание, соединенное с мо�
литвой» (46), «моление» (7), «моление и молитва» (37) и так далее. Отдель�
ные Гимны обращены к монахам и священникам (3–4, 14); некоторые из
них носят обличительный характер (21, 26, 58). Встречаются гимны, на�
писанные от лица Бога (41, 53) или в форме диалога со своей душой (48).
Метрика Гимнов не традиционна ни для античной классической поэзии,
ни для византийской церковной гимнографии. Большинство гимнов напи�
сано так называемым «политическим» (гражданским) пятнадцатислож�
ником, нередко употребляется также двенадцатисложный ямбический
триметр и анакреонтический восьмисложник. Почти во всех Гимнах встре�
чаются метрические нарушения и неправильности, свидетельствующие о
свободе и непринужденности, с которыми Симеон пользовался стихот�
ворными размерами1.

Симеон является автором ПОСЛАНИЯ ОБ ИСПОВЕДИ (Ep. 1) и
еще трех ПОСЛАНИЙ (Ep. 2–4). Текст «Послания об исповеди» опуб�
ликован К. Холлем. Оригинальный текст трех других Посланий до сих
пор не опубликован. В этих Посланиях, адресованных частным лицам,
с наибольшей полнотой раскрыто учение Симеона о духовном руко�
водстве и отцовстве, а также его взгляды на иерархию и таинства, в
особенности на таинство исповеди.

Симеону, возможно, принадлежит небольшое полемическое сочи�
нение ДИАЛОГ СО СХОЛАСТИКОМ, приписываемое в некоторых
изданиях Диадоху Фотикийскому или Марку Подвижнику2.

Следует сказать о тех произведениях, которые в разное время при�
писывались Симеону, однако современная наука ставит под сомнение
или отрицает их подлинность.

Это, во�первых, 24 СЛОВА АЛФАВИТНЫХ, вошедшие в издание
Дионисия Загорейского (1790) и оттуда взятые святителем Феофаном

1 Koder. SC 156, 83–88.
2 Это сочинение издано вместе с творениями блаженного Диадоха в

SC 5, 180–183.

www.tezaurliturgic.ro



Введение 37

Затворником в русский перевод1. В основном эти Слова состоят из фраг�
ментов Огласительных Слов, текст которых значительно изменен и при�
способлен для чтения мирянами. «Мы не имеем более дело с проповедя�
ми, но с духовными трактатами, предназначенными для более широкого
круга читателей, переработанными, несомненно, на основании Огласи�
тельных Слов, но лишенными их оригинальности и силы», — говорит
архиепископ Василий2. Трудно предположить, чтобы Симеон, крайне
редко цитирующий самого себя, занялся переработкой своих Оглаше�
ний. Кроме того, по стилю Алфавитные Слова заметно отличаются от
других писаний Симеона. Ж. Гуйар считает возможным приписать ав�
торство Слов Константину Хрисомалле, жившему в XII в.: его сочинения
после того, как он был осужден в ереси, якобы, были надписаны именем
Симеона Нового Богослова3. Мы, однако, полагаем, что круг идей Алфа�
витных Слов достаточно близок к учению преподобного Симеона; в них,
во всяком случае, нет ничего сомнительного или еретического (иначе
они не попали бы в новогреческое издание и русский перевод святителя
Феофана). Нам кажется наиболее вероятным предположение, что со�
ставителем этих слов был кто�либо из учеников и последователей Си�
меона, возможно, пользовавшийся его черновиками или восстановивший
по памяти его устные беседы.

Имя преподобного Симеона стоит также над МЕТОДОМ СВЯЩЕН�
НОЙ МОЛИТВЫ И ВНИМАНИЯ, более известным как «Слово о трех
образах внимания и молитвы», вошедшим в издание Дионисия Загорей�
ского и перевод святителя Феофана4. Этот небольшой трактат содер�
жит описание психосоматического метода концентрации ума в сердце.
Трактат известен в рукописях начиная с XIII в.; он, однако, почти никогда
не включался в основные собрания творений Симеона. На основании

1 См.: Симеон Новый Богослов. Слова I–II. В обоих изданиях (ново�
греческом и русском) перевод Алфавитных Слов представляют собой, в
частности, Слова 1–2, 4–6, 9–10, 13–15, 18, 20, 36, 38–40, 46. Подробнее
об этом см.: Krivochéine. SC 96, 191–192.

2 Василий (Кривошеин), архиепископ. Симеон и Никита, 44.
3 Guillard. Chrysomallos, 313–327.
4 В обоих изданиях это Слово 68.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание38

особенностей стиля и изложения, а также исходя из данных текстуаль�
ной критики большинство исследователей отрицают подлинность Ме�
тода1. Архиепископ Василий (Кривошеин) вначале высказывался в
пользу подлинности трактата2, однако впоследствии пересмотрел свое
мнение под влиянием научной критики. «Как по стилю... по манере пи�
сать и цитировать Святых Отцов, так и по общей духовной настроенно�
сти “Метод” значительно отличается от других, несомненно подлинных,
творений Симеона, — пишет он. — В частности, в нем находятся пред�
упреждения против ложных видений света — то, чего мы никогда не
встретим в подлинных произведениях преподобного Симеона, никогда
не ставившего под сомнение свои видения света»3. И. Озэрр решитель�
но отрицал подлинность трактата и приписывал его Никифору Исихас�
ту, жившему в XIII в.4 Атрибуция Озэрра могла казаться убедительной
до того, как итальянский ученый А. Риго не так давно доказал ее несосто�
ятельность; впрочем, и он считает Метод произведением XIII в.5

Научная критика отвергает подлинность Метода, исходя из того,
что психосоматический способ молитвы, описанный в нем, представ�
ляется несоответствующим учению Симеона. Последний, якобы, не
интересуется методикой молитвы и «не учит нас в своих подлинных
творениях “научному методу”, как нужно молиться»6. Это последнее
утверждение исследователя лишь отчасти верно. На самом деле в про�
изведениях преподобного Симеона встречаются весьма конкретные
указания на практику молитвы, в том числе весьма близкие тому спо�
собу концентрации и сосредоточения, о котором говорится в Методе7.
В одной из Глав Симеон советует молиться сидя в уединенном углу,
«стеснив себя» и сосредоточившись — эти рекомендации очень на�
поминают указания Метода. Вне зависимости от атрибуции, вопрос о

1 Hausherr. Methode, 111–116.
2 Василий (Кривошеин), иеромонах. Афон.
3 Василий (Кривошеин), архиепископ. Симеон, 83.
4 Hausherr. Methode, 129–134.
5 Rigo. Niceforo, 87–93.
6 Василий (Кривошеин), архиепископ. Симеон, 74.
7 Cap. 1, 64.

www.tezaurliturgic.ro



Введение 39

которой остается открытым, Метод является классическим произве�
дением византийской монашеской литературы и представляет несо�
мненную духовную ценность.

Небольшой Гимн, начинающийся словами «КТО ХОЧЕТ УВИДЕТЬ
СЕЙ СВЕТ...», является поэтической эпиграммой к «Методу священ�
ного внимания и молитвы». Является ли настоящий Гимн подлинным
произведением Симеона, присоединенным к псевдоэпиграфическому
«Методу», или же автор «Метода» написал гимн в стиле Симеона —
ответить на этот вопрос сложно. Во всяком случае, в корпус «Боже�
ственных Гимнов» он не входит. С другой стороны, и по стилю, и по
ритмике, и по содержанию он достаточно близок к подлинным поэти�
ческим произведениям Симеона, а потому может с большой долей ве�
роятности считаться принадлежащим его перу.

Имя преподобного Симеона стоит над МОЛИТВОЙ «ОТ СКВЕР�
НЫХ УСТЕН», входящей в греческое и славянское «Последования ко
святому причащению»1. Эта молитва написана анакреонтическим вось�
мисложником, как и некоторые Гимны Симеона, однако в рукописных
сборниках Гимнов она не фигурирует. На основании этого Й. Кодер от�
вергает авторство Симеона2. Однако значительное количество строк
молитвы заимствовано из отдельных Гимнов Симеона. Исследователь
полагает, что Симеон по чьей�то просьбе составил эту молитву для общего
употребления с использованием текста своих Гимнов; «даже в том случае,
если молитва составлена не самим преподобным Симеоном, она восхо�
дит к его подлинным творениям не только духовно, но и текстуально»3.

Преподобному Симеону приписывается МОЛИТВА «О ОТЧЕ,
СЫНЕ И ДУШЕ», включенная в издание Дионисия Загорейского и в
русский перевод Гимнов4. Эта молитва стилистически значительно от�

1 Канонник, 501.
2 Koder. SC 156, 20–22.
3 Асмус. Гимны. Как показывает исследователь, из Гимна 17�го в молит�

ву включены строки 48–50, 54, 56–57, 66–68, 70, 73–76. Имеются и заимство�
вания из других Гимнов.

4 В издании Дионисия Загорейского это Слово 54�е из 2�й части; в рус�
ском переводе — Гимн 54.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание40

личается от других Гимнов: постоянные повторения одного и того же сти�
ха в качестве рефрена, параллелизм многих слов и выражений, обращение
автора к молитвенному ходатайству Богородицы и святых — все эти и
другие особенности не характерны для стиля преподобного Симеона. Иеро�
монах Пантелеимон (Успенский) настаивает на авторстве Симеона, одна�
ко не доказывает его1. Й. Кодер, безусловно отвергая авторство Симеона
Нового Богослова, считает возможным приписать молитву жившему в X
в. Симеону Метафрасту, тем более что во многих рукописях она надписы�
вается его именем. Переписчики в самом деле иногда путали этих двух
авторов. А в церковнославянском «Последовании ко святому причаще�
нию» (употребляемом старообрядцами и более древнем, чем наше обыч�
ное последование) даже имеется канон, надписанный: «Творение препо�
добнаго Симеона Новаго Богослова, Метафраста, Логофета».

3. Издания и переводы
творений преподобного Симеона

Вплоть до конца XVIII в. сочинения Симеона Нового Богослова на
Православном Востоке существовали главным образом в рукописной
традиции.

Первое печатное издание творений Симеона осуществлено Диони�
сием Загорейским в 1790 г. в Венеции2. Это большой том, состоящий из
двух частей: в 1�й части помещены 92 Слова и 181 Глава Симеона Но�
вого Богослова, а также «Слово аскетическое» Симеона Студита (Благо�
говейного) в переводе на новогреческий язык; 2�я часть, имеющая от�
дельную пагинацию, содержит 55 «других слов в стихах», т. е. Гимнов
Симеона Нового Богослова. Таким образом, подлинный текст Симеона
содержит лишь 2�я часть. Что касается 1�й части, то это скорее пересказ,
чем перевод, потому что Дионисий позволял себе изменять текст в тех
случаях, когда ему казалось, что мысль оригинала может смутить чита�
теля. По этой же причине — из опасения смутить кого�либо — Диони�
сий не включил в свое издание несколько безусловно подлинных про�

1 Пантелеимон (Успенский), иеромонах. О гимнах, XXXI.
2 См.: DZ.

www.tezaurliturgic.ro



Введение 41

изведений, например, 2�е, 18�е и 21�е Огласительные Слова, 15�й и 53�й
Гимны, Послание об исповеди, некоторые Главы. С другой стороны, в
сборник вошли произведения сомнительной подлинности — большин�
ство Слов Алфавитных, «Метод священного внимания и молитвы», мо�
литва «О Отче, Сыне и Душе» и другие.

Помимо этого основного издания, отдельные Слова и группы Слов
издавались в различных сборниках, а также в переводах на другие язы�
ки. Упомянем латинский перевод Понтануса, изданный в 1603 г.1 и пере�
изданный Минем в PG2: сюда вошли 33 Беседы3, 38 Гимнов, часть Глав и
«Диалог со схоластиком» Симеона Нового Богослова. Несколько сочи�
нений Симеона Нового Богослова, а также часть «Слова аскетического»
Симеона Студита были включены Макарием Коринфским и Никодимом
Святогорцем в их сборник аскетических текстов «Филокалия» («Доб�
ротолюбие»), изданный в 1782 г.4 (выборки из Симеона Студита даны
под именем Симеона Нового Богослова). Оттуда эти сочинения заим�
ствованы преподобным Паисием Величковским в славянское «Добро�
толюбие священного трезвения», а также святителем Феофаном За�
творником в русское «Добротолюбие». 12 избранных Слов преподобного
Симеона Нового Богослова изданы Оптиной пустынью в 1852 и 1869 го�
дах: в первый раз на славянском языке в переводе преподобного Паисия
Величковского5, во второй раз на русском — в переводе с этого перевода6.

Единственное до сего времени наиболее полное издание Слов пре�
подобного Симеона Нового Богослова — это перевод святителя Феофана
Затворника, изданный в 2�х томах в конце прошлого столетия7. Святи�
тель Феофан переводил с новогреческого издания Дионисия Загорейского,

1 Symeonis Juniori Opuscula.
2 PG 120, 321–688; 709–712.
3 Эти Беседы (Orationes) представляют собой переработку Слов Огла�

сительных. Таблицу заимствований из Слов Огласительных в Беседы см. в:
Krivochéine. SC 96, 114–115.

4 См.: Öéëïêáëßá.
5 См.: Преподобного Симеона Словеса.
6 См.: Симеон Новый Богослов. 12 Слов.
7 Симеон Новый Богослов. Слова, I–II.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание42

и потому все недостатки этого издания оказались присущи русскому пере�
воду: в два тома, переведенные Феофаном, также вошли сочинения сомни�
тельной подлинности, зато отсутствуют некоторые несомненно подлин�
ные произведения. Кроме того, Феофан внес свои изменения и исправления
в текст — кое�что опустил, кое�что добавил от себя, чем еще более удалил
перевод от оригинального древнегреческого текста. Поэтому архиепис�
коп Василий (Кривошеин) называет перевод святителя Феофана «пере�
сказом пересказа»1.

Чтобы утверждение архиепископа Василия не казалось голослов�
ным, приведем несколько примеров редакторского вмешательства
Феофана в текст Симеона. В 1�м Нравственном Слове Симеон рассуж�
дает о том, каким будет тело человека после всеобщего воскресения:
он сравнивает человека с ангелами и говорит, что воскресшие тела
будут духовными. Однако он отмечает, со ссылками на апостола Пав�
ла (1 Кор. 15:44), что ангелы, хотя и нематериальны по сравнению с
нами, однако являются «телесными» по сравнению с Богом2. Весь этот
довольно большой фрагмент Феофаном опущен3, хотя в переводе Дио�
нисия Загорейского он имеется4. Что послужило причиной опущения?
Мы не исключаем, что Феофан, будучи автором труда «Душа и ангел —
не тело, а дух» (где он оспаривает учение святителя Игнатия Брянча�
нинова о «тонкой телесности» ангелов), мог не согласиться с преподоб�
ным Симеоном и потому решил вовсе опустить этот текст.

В том же Слове Симеон говорит о будущем прославлении твари: «Солн�
це правды будет сиять в семь раз сильнее, а луна воссияет вдвое ярче
нынешнего солнца, звезды же будут подобны нынешнему солнцу, если
кто в состоянии вообразить это возвышенными мыслями разума»5. Ана�
логичный текст содержится в издании Дионисия6. Однако у Феофана из
всего пассажа оставлена одна фраза: «Солнце будет сиять в семь раз

1 Василий (Кривошеин), архиепископ. Симеон, 7.
2 Eth. 1, 5, 25–84.
3 Симеон Новый Богослов. Слова I, 382.
4 DZ I, 45, 214–215.
5 Eth. 1, 5, 91–96.
6 DZ I, 45, 215.

www.tezaurliturgic.ro



Введение 43

ярче, чем теперь»; все, что касается луны и звезд, опущено1.
Некоторые яркие и характерные для Симеона выражения в перево�

де Феофана Затворника теряют свою оригинальность и силу. Так, на�
пример, выражение Ð PíõðåñÞöáíïò Èåüò («негордый Бог»)2, имеющее�
ся как в оригинале, так и в издании Дионисия Загорейского3, у Феофана
переведено как «многоснисходительнейший Бог», что и менее вырази�
тельно, и не соответствует мысли оригинала4.

Список неточностей, опущений, перифразов и изменений текста,
деланных Феофаном Затворником, можно было бы продолжить. Надо,
однако, сказать, что Феофан и в других случаях часто не ставил перед
собой цель воспроизвести подлинник с буквальной точностью. В пре�
дисловии к переводу с новогреческого книги «Невидимая брань», над�
писанной именем Никодима Святогорца (в действительности она при�
надлежит перу католического монаха�театинца Лоренцо Скуполи)5,
святитель Феофан говорит о своем переводческом методе: «...Прихо�
дилось иной раз изменять слова книги для улажения течения речи, что
допускалось инде и без этого. Потому предлагаемую книгу следует
почитать не столько переводом, сколько свободным переложением»6.
Таким же «свободным переложением» является и его перевод Слов
преподобного Симеона Нового Богослова. Несмотря, однако, на ука�
занные недостатки, перевод святителя Феофана имел огромное значе�
ние для русского читателя, который благодаря ему впервые получил
возможность глубоко соприкоснуться с духовным миром великого ви�
зантийского святого XI столетия.

Святитель Феофан, переведя первую часть изданного Дионисием
Загорейским тома, отказался от перевода второй части, содержащей
Гимны. Этот труд осуществил в 1910�х годах иеромонах Пантелеимон
(Успенский)1 — высокоталантливый преподаватель Московской Духов�

1 Симеон Новый Богослов. Слова I, 382.
2 Euch. 1, 158–159.
3 DZ I, 90, 515.
4 Симеон Новый Богослов. Слова II, 487.
5 См.: Meyendorff. Palamas and Spirituality, 44.
6 Невидимая брань, 3.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание44

ной академии, сделавший бы, несомненно, гораздо больше для изучения
творчества Симеона, если бы преждевременная смерть не прервала его
ученые труды. Иеромонах Пантелеимон переводил Гимны первоначально
по латинскому тексту и лишь впоследствии узнал об издании Дионисия
Загорейского, по которому сверил и значительно дополнил свой пере�
вод. Некоторые Гимны в его издании переведены «в прозаической фор�
ме» (с латинского), другие — «постишно» (с греческого)2, впрочем, и те
и другие переведены прозой: разница заключается только во внешнем
оформлении русского текста. В отличие от Феофана Затворника, иеро�
монах Пантелеимон старался следовать тексту с максимальной точно�
стью. В его сборник вошли даже такие тексты, которые никогда не пуб�
ликовались и которые он переводил с рукописи.

До середины нашего столетия все переводчики и исследователи
текстов Симеона Нового Богослова были вынуждены пользоваться или
рукописями, или чаще всего далекими от совершенства новогречес�
ким и латинским переложениями: подлинный текст большинства про�
изведений Симеона оставался неизвестен.

Первое критическое издание подлинного текста произведений Си�
меона Нового Богослова было осуществлено французским издатель�
ством Cerf в серии Sources Chrétiennes в 1958–1973 гг. К настоящему
моменту вышло девять томов. Предполагается также 10�й том, где долж�
ны быть напечатаны 4 Послания Симеона. Отдельным изданием выпу�
щен ранее не издававшийся оригинальный текст «Слова аскетического»
преподобного Симеона Студита3.

В издании Sources Chrétiennes греческий текст восстановлен на
основе рукописей XI–XVII столетий, снабжен предисловиями, прило�
жениями, богатым научным аппаратом и параллельным французским
переводом. Издание Sources Chrétiennes — плод многолетней критико�
текстологической работы крупнейших знатоков творчества Симеона.
Оно включает в себя все его подлинные произведения и служит осно�
вой для полного и всестороннего изучения духовного наследия велико�

1 См.: Симеон Новый Богослов. Гимны.
2 Пантелеимон (Успенский), иеромонах. О гимнах, XXVII.
3 См.: Симеон Студит. Слово аскетическое.

www.tezaurliturgic.ro



Введение 45

го византийского мистика и богослова.
По изданию Sources Chrétiennes нами переведены полностью «Гла�

вы богословские, умозрительные и практические» преподобного Си�
меона1 и его избранные Гимны2.

4. Цель и содержание настоящей работы

Лишь совсем недавно богатое литературное наследие Симеона ста�
ло доступно исследователям. Вот почему, хотя Симеон уже успел по�
лучить всеобщее признание как один из величайших византийских
мистиков, литература о нем довольно скудна. Ему посвящено несколь�
ко монографий, среди которых первое по значимости место получила
книга архиепископа Василия (Кривошеина)3; она представляет собой
подробное, сбалансированное и доступное для широкого читателя из�
ложение жизни и учения Симеона4.

В современной науке Симеона изображают великим «мистиком огня
и света»5, но его связь с православным Преданием еще не до конца ис�
следована1. Интерес к Симеону в первую очередь как к мистику при одно�

1 См.: Симеон Новый Богослов. Главы.
2 См.: Симеон Новый Богослов. «Прииди, Свет Истинный».
3 См.: Василий (Кривошеин), архиепископ. Симеон.
4 Среди прочих основных научных трудов о Симеоне упомянем: Holl.

Enthusiasmus; Biedermann. Menschenbild; Völker. Praxis; Turner. Father�
hood. Очерк некоторых основных тем мистического богословия Симеона
можно найти в статье Ж. Гуйара в DTC 14/2, 2941–2929 и в статье Т. Шпид�
лика в DSp 14, 1387–1401. Среди книг и статей, посвященных отдельным
аспектам учения и духовности Симеона, приведем: Hausherr. Mystique;
Idem. Direction; Fraigneau/Julien. Sens; Hatzopoulos. Two Outstanding Ca�
ses; Ware. Father; Idem. Mystery; Каждан. Замечания; Kazhdan. System.
О Симеоне было написано несколько диссертаций, в частности: Statho/
poulos. Gottesliebe; Deppe. Christ; Rossum. Problem; Lascaris. Liberation.
Некоторые другие сочинения о Симеоне будут упомянуты по ходу нашего
исследования.

5 См.: Maloney. Mystic (title).

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание46

временном невнимании к его месту в православном Предании может отча�
сти объясняться преобладанием западного научного подхода к мистициз�
му в посвященных Симеону современных исследованиях. Западные ис�
следователи часто поддаются искушению рассматривать мистика как
«религиозного бунтаря, который подрывает общепринятые нормы орто�
доксии (православия), ставя свой собственный опыт выше любых учений
общепризнанных авторитетов и нередко порождая серьезное
противодействие — вплоть до того, что его предают смерти как ерети�
ка»2. До некоторой степени такая точка зрения может соответствовать
средневековому западному мистицизму, который часто превращался
в индивидуалистичное, порой почти протестантствующее движение
религиозных энтузиастов, противопоставляющее себя формальной,
рационалистической и традиционной «ортодоксии». Ученые отчасти
склонны переносить такое понимание мистицизма на Симеона и пред�
ставлять его автором, чьи взгляды «попахивали мессалианством»3, содер�
жали «сомнительное православие»4 и были близки к протестантизму5.
Одна исследовательница даже нашла в «Главах» Симеона «поразительное

1 У архиепископа Василия (Кривошеина) Симеон изображается по�
чти изолированно, без ссылок на Предание. Самым ценным исследовани�
ем, посвященным взаимосвязи между Симеоном и святоотеческим Пре�
данием, остается исследование В. Фелькера (Völker. Praxis), но этот труд
касается только аскетизма и мистицизма Симеона. Вышеупомянутые ис�
следования Б. Френо�Жюльена, Х. Тернера, А. Хатцопулоса и др. рассмат�
ривают частные вопросы. Кроме того, все эти авторы ограничивают свои
поиски параллелей с Симеоном областью святоотеческих творений, кото�
рая составляет все же лишь часть православного Предания; как мы уви�
дим, для Симеона патристическая литература была далеко не единствен�
ным и не главным источником, из которого он черпал вдохновение.

2 Katz. Mysticism, 3.
3 Mango. Byzantium, 119. Ср.: Bois. Hésychastes, 8–10. Симеон пред�

ставлен мессалианином в двух диссертациях, хронологически отделенных
одна от другой промежутком в 300 лет, см.: Allatius. Diatriba; Deppe. Christ.

4 Darrouzès. SC 51�bis, 36.
5 Idem. SC 122, 37.

www.tezaurliturgic.ro



Введение 47

сходство с нео�павликианством и богомильством»1.
Совершенно очевидно, что для Симеона его собственный мистиче�

ский опыт являлся основным источником богословского и литератур�
ного вдохновения. Верно и то, что Симеон находился в конфликте с
представителями «официальной» Церкви: в этом сходство между ним
и некоторыми западными мистиками. Но действительно ли Симеон
пытался противопоставить свой личный опыт опыту Церкви и поста�
вить его «выше любых учений общепризнанных авторитетов» тради�
ционного Православия? Следует ли рассматривать его конфликт с цер�
ковными властями как столкновение с Преданием Церкви, или это был
спор о природе самого Предания, которое по�разному понималось Си�
меоном и его оппонентами? Мы убеждены, что в лице Симеона мы
встречаемся с абсолютно традиционным мистицизмом в православном
смысле слова, и постараемся доказать это в ходе нашей работы. Нам
предстоит исследовать мистическую природу Традиции и традицион�
ную природу мистицизма, а также познакомиться с Симеоном как лич�
ностью в высшей степени своеобразной и вместе с тем весьма традици�
онной, т. е. верной Преданию.

Наша работа задумана как продолжение труда архиепископа Васи�

1 Garsoian. Heresy, 107 ff. Эта статья — образец того, как на основании
внешнего и поверхностного параллелизма в отдельных мыслях и выраже�
ниях между православными авторами и еретиками ученый в результате
предлагает нам совершенно искусственный и ложный образ православно�
го писателя. Побуждаемая намерением «доказать, что... православный и
неправославный мистицизм сосуществуют, и напомнить, что граница, от�
деляющая правоверие от ереси, всегда крайне тонка» (по сути, это побуж�
дение лежит в основе многих сочинений современных византологов и пат�
рологов), Н. Гарсоян представила список «соответствий» между «Главами»
Симеона и учением «нео�павликиан» (термин изобретен самой Н. Гарсо�
ян). Например, она высказывает предположение, что Симеон «отвергал»
Крещение и иерархию, чего на самом деле не было (см. обсуждение этого
вопроса в Главе VIII). Исследовательница доходит до того, что постули�
рует, будто на мистицизм Симеона «возможно, повлияло очарование сата�
низмом в современной ему Византии». См.: Ibid., 112.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание48

лия (Кривошеина) в направлении, указанном этим выдающимся ученым.
Завершая свою книгу о Симеоне, он писал:

Работа наша завершена, но мы опять стоим перед теми же недо�
уменными вопросами: кем был преподобный Симеон, что означает
в точности его прозвание «Новый Богослов»? Как такая личность
могла появиться в византийском мире? Откуда он духовно проис�
ходит и каково его место в православной духовности и в Правосла�
вии вообще?1

В настоящем исследовании мы предпримем попытку дать ответ на
некоторые из этих вопросов, в частности, попытаемся определить место
Симеона в православном Предании, найти духовные корни Симеона и
сравнить его учение с учением предшествующих Отцов. Наше исследо�
вание будет сфокусировано на тех чертах православного Предания, ко�
торые обусловили развитие Симеона как богослова, и на совпадении
между взглядами Симеона и традиционным церковным учением.

Мы сосредоточимся в значительной степени на тех аспектах бого�
словия Симеона, которым еще не уделялось достаточное внимание в
существующей литературе. Подход Симеона к Библии, т. е. его пони�
мание Писания и его экзегетический метод никогда не рассматрива�
лись. Не исследовалось отношение Симеона к богослужению и влия�
ние на него литургических текстов. Место Симеона в студийской
монашеской традиции, к которой он принадлежит, не определено. Лич�
ность его духовного отца, Симеона Благоговейного (Студита), остается
в тени. Связь между Симеоном Новым Богословом и святоотеческим
Преданием в целом выяснена лишь частично. Ученые прошли мимо
некоторых важных аспектов учения Симеона, например, его антрополо�
гии и триадологии. Не претендуя на то, чтобы заполнить все эти пробе�
лы, мы все�таки попытаемся ответить на некоторые вопросы, на кото�
рые не было дано ответа в трудах наших предшественников по изучению
литературного наследия Симеона.

Наш исследовательский метод будет состоять в идентификации тради�

1 Василий (Кривошеин), архиепископ. Симеон, 351.

www.tezaurliturgic.ro



Введение 49

ционных корней основных богословских, аскетических и мистических
идей Симеона. В поисках параллелей между Симеоном и более ранними
Отцами мы сосредоточим внимание в первую очередь на тех писателях,
которые были (или могли быть) известны Симеону, а не на тех авторах,
которые в современной науке считаются великими мистиками восточно�
го христианства. Изучая Симеона, мы с удивлением обнаружили отсут�
ствие у него какой бы то ни было зависимости от ведущих писателей пери�
ода становления мистического богословия1, таких как Ориген, Григорий
Нисский и Дионисий Ареопагит, не говоря уже о Платоне, Филоне и Пло�
тине, которых, наряду со всей неоплатонической традицией, Симеон фак�
тически игнорирует. С другой стороны, мы обнаружили, что на Симеона
сильно повлияло учение святого Григория Богослова, который пользо�
вался большой популярностью на протяжении всей истории Византии, но
которого современные исследователи мистицизма недооценивают. В на�
шей работе мы будем главным образом говорить о точках непосредствен�
ного соприкосновения между Симеоном и Преданием, каковыми являют�
ся, в частности, творения Григория Богослова, которого Симеон читал и
цитировал, или Симеона Студита, его духовного отца, а также книги Свя�
щенного Писания и многие богослужебные, агиографические и аскети�
ческие тексты, читавшиеся за монастырским богослужением. Меньше
внимания будет уделено тем авторам, которые, как представляется, не ока�
зали прямого влияния на Симеона.

Поскольку наша работа о Симеоне касается мистицизма и Преда�
ния (Традиции), позволим себе кратко пояснить, что мы подразумеваем
под этими двумя терминами.

Мистицизм, согласно определению Э. Лауфа, есть «стремление к не�
посредственной связи с Богом и опытное переживание этой связи»2. По
существу, термин «мистицизм» чужд православному словоупотребле�
нию, поскольку не встречается в писаниях Отцов Церкви. Однако он
происходит от греческого прилагательного ìõóôéêüò (сокровенный, таин�
ственный), которое очень часто встречается в святоотеческой литературе
вообще1 и у Симеона в частности. Симеон говорит о «таинственном озаре�

1 Ср.: Louth. Origins, XI ff.
2 Ibid., XV.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание50

нии»2, «таинственном созерцании»3, «таинственном сиянии»4, «таинствен�
ном соединении» со Христом5. Таким образом, прилагательное ìõóôéêüò у
Симеона во многих случаях относится к опыту, связанному с видением
Бога как нетварного света. Это дает нам право употреблять словосочета�
ние «мистический опыт» как равнозначное понятиям «видения Божествен�
ного света» или «боговидения», а слово «мистик» как определение челове�
ка, пережившего это видение6. Термин же «мистицизм» будет обозначать
и личный опыт боговидения («непосредственной связи с Богом»), которо�
го удостоился тот или иной церковный писатель, и его отношение к этому
переживанию, отраженное в его творениях.

Что касается термина ðáñÜäïóéò («Предание», «Традиция», лат. tradi�
tio), то мы будем употреблять его в том значении, которое он получил в
творениях византийских Отцов Церкви. Афанасий Великий говорит:

...Посмотрим на самое первоначальное Предание (ðáñÜäïóéò), на
учение и веру Вселенской Церкви (êáèïëéêyò dêêëçóßáò) — [веру],
которую передал Господь, проповедали апостолы, сохранили Отцы7.

Иоанн Дамаскин указывает, что ðáñÜäïóéò состоит как из пись�
менных, так и из незаписанных источников8, и определяет его как
«пределы вечные, которые положили Отцы наши»9. На основании
этих определений можно сказать, что Предание есть живое преем�
ство учения, духовности и опыта, которые берут начало от Христа
и сохраняются в Церкви на протяжении столетий. В православ�
ном понимании Предание включает в себя Священное Писание

1 Ср.: Lampe. PGL, 893–894.
2 Hymn 32, 46.
3 Hymn 43, 73; 50, 161; 50, 235.
4 Hymn 55, 6.
5 Hymn 51, 58.
6 Не путать с ìõóôéêüò как титулом начальника императорской канце�

лярии в византийскую эпоху, см.: Guilland. Mystique, 279.
7 Афанасий Александрийский. К Серапиону, 1, 28 [593C — 596A].
8 Иоанн Дамаскин. Слова против отвергающих святые иконы, I, 23 и

II, 16 [111].
9 Там же, II, 12 [104]; III, 41 [141].

www.tezaurliturgic.ro



Введение 51

Ветхого и Нового Заветов, христианское учение, передаваемое
устно из поколения в поколение, богослужение, таинства и обря�
ды, Символы и правила веры, деяния Вселенских Соборов, писа�
ния Отцов Церкви, жития святых и, наконец, личный духовный
опыт каждого верующего с момента возникновения истинного бого�
почитания вплоть до настоящего времени. Иными словами, оно
включает в себя всю совокупность многовекового опыта Вселенс�
кой Церкви1.

В контексте настоящего исследования мы будем обращаться по пре�
имуществу к восточному Преданию: не потому, что «восточное» равно�
значно «православному»2, а лишь потому, что восточное Предание пред�
ставляется нам более или менее самодостаточным и независимым от
западного. Восточно�христианский мир задолго до разделения Вселен�
ской Церкви на две части в XI столетии имел собственную богословскую
терминологию и свой образ мышления, не затронутые внешними влия�
ниями. В значительной мере это было обусловлено употреблением грече�
ского языка— общего для всей восточной части Византийской империи.
Мы будем пользоваться главным образом византийскими греческими тек�
стами, лишь изредка обращаясь к латинским источникам; некоторое вни�
мание будет уделено сирийским источникам, как правило — тем, кото�
рые в греческих переводах могли оказать влияние на развитие
византийской богословской мысли в целом и на Симеона в частности.

В нашей работе мы будем различать между «Преданием�Традици�
ей» и «преданиями�традициями». Под Преданием с прописной буквы
мы будем понимать Предание�Традицию вообще, восточно�христиан�
ское Предание, церковное Предание, святоотеческое Предание. Пре�
даниями�традициями со строчной буквы мы будем называть различ�
ные составляющие этого Предания — литургическую, аскетическую,
студийскую, византийскую, сирийскую и другие «традиции».

1 Ср.: Ware. Church, 196. О значении «Предания» см.: Flesseman/van/Leer.
Tradition; Hanson. Tradition, 7–9, 237–260; Prestige. Fathers, 1–22; Kelly. Doct�
rines, 29–51; Florovsky. Palamas, 165–171; Meyendorff. Tradition, 13–26, и др.

2 «Православие претендует на универсальность, — пишет епископ
Каллист (Уэр). — Оно есть не что�то экзотическое или восточное, но
“просто христианство”». См.: Ware. Church, 8. О восточной и западной
традициях см.: Ibid., 44–52.

www.tezaurliturgic.ro



Глава I

ПРЕПОДОБНЫЙ СИМЕОН
И СВЯЩЕННОЕ ПИСАНИЕ

Исследование о преподобном Симеоне мы начнем с того, что про�
ясним его отношение к Священному Писанию. Библейский экзегезис
Симеона можно определить как его собственную версию монашеской
и литургической традиций в герменевтике; обе эти традиции, в свою
очередь, являются синтезом александрийского и антиохийского направ�
лений в древнецерковной библейской экзегетике. В настоящей главе
мы укажем на роль Священного Писания в православной Традиции и
отметим некоторые наиболее традиционные аспекты интерпретации
Писания в Восточной Православной Церкви. Затем мы будем говорить
об отношении Симеона к Писанию, рассмотрим способы цитирования
и методику толкования Библии у Симеона.

1. Священное Писание в православной Традиции

На Православном Востоке Писание и Предание никогда не рассмат�
ривались как два самостоятельных источника христианской веры. Есть
только один источник — Предание, а Писание является его частью1.

1 Arseniev. Teaching, 16 ff.; Bouyer. Eglise, 27–30; Idem. Meaning, 1; Bul�
gakov. Church, 20 ff.; Ware. Church, 196–197. См. также: Roques. Univers,
226 (понятие о Писании как части Предания у Дионисия Ареопагита).

www.tezaurliturgic.ro



Писание не есть основа религиозной веры: оно само основано на рели�
гиозном опыте и отражает этот опыт1.

Будучи частью Предания, Библия, однако, играет в жизни Церкви
совершенно особую, исключительную роль. Ветхий Завет, прообра�
зующий христианские истины, потом Евангелия, ставшие после смерти
непосредственных учеников Христа единственным источником, доно�
сящим до христиан живой голос Иисуса, и наконец послания, написан�
ные апостолами и принятые Церковью как наследие первого поколе�
ния христиан, — вот три основные части, составляющие канон Писания:

Будем прибегать к Евангелию, как к плоти Иисуса, и к апосто�
лам, как к пресвитерству Церкви. Будем любить также и пророков,
ибо и они возвещали то, что относится к Евангелию, на Христа упо�
вали и Его ожидали и спаслись верою в Него2.

Эти слова священномученика Игнатия Богоносца обобщают основ�
ные принципы подхода к Священному Писанию в ранней Церкви: Еван�
гелия понимаются как «плоть Иисуса», Его воплощение в слове, по�
слания апостолов — как церковный комментарий к Евангелиям, а
творения пророков, или шире — Ветхий Завет, как ожидание и пред�
восхищение Пришествия Христа.

Учение о Евангелии как плоти Иисуса получило дальнейшее раз�
витие у Оригена. Во всем Писании он видит êÝíùóéò (истощание) Бога
Слова, воплощающегося в несовершенные формы человеческих слов:

Все, признаваемое словом Божиим, есть откровение воплотив�
шегося Слова Божия, Которое было в начале у Бога (Ин. 1:2) и
истощило Себя. Поэтому мы за нечто человеческое признаем Сло�
во Божие, ставшее человеком, ибо Слово в Писаниях всегда стано�
вится плотью и обитает с нами (Ин. 1:14)3.

1 О Предании как ›ðüèåóéò (основе) Писания см.: Lossky. Image, 142–
143.

2 Игнатий Богоносец. Послание к Филадельфийцам, 5 [124].
3 Ориген. Добротолюбие, 15, 19, 26–31 [438].

Глава I. Преподобный Симеон и Священное Писание 53

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание54

Ориген, в частности, создал многомерное пространство для христи�
анского типологического толкования Писания, с сохранением основных
принципов иудейской и эллинистической традиций. Согласно Оригену,
помимо буквального, существует скрытый, внутренний смысл в каждом
тексте Писания: кроме jóôïñßá (буквального значения) есть еще èåùñßá

(«созерцание», т. е. скрытый смысл)1. Этот типологический подход в пер�
вую очередь относится к Ветхому Завету, где все может рассматривать�
ся как прообраз жизни и учения Христа. Что же касается Нового Заве�
та, то «зачем искать аллегории, если буква сама назидает?»2

Христос есть исполнение ветхозаветного закона, в котором прооб�
разуется Его Пришествие. Но подобно тому как Ветхий Завет был всего
лишь тенью Нового Завета, сам Новый Завет, в свою очередь, — лишь
тень грядущего Царства3. Эта идея приводит Оригена не только к эсха�
тологическому толкованию отдельных библейских текстов, но также
к такой форме экзегезиса, которая непосредственно связана с внут�
ренней мистической жизнью каждого человека4. Как Ветхий, так и
Новый Заветы, в конечном счете, являются прообразом духовного опы�
та отдельной человеческой личности. Одним из классических приме�
ров мистической интерпретации подобного рода является толкование
Оригена на Песнь Песней, где мы выходим далеко за пределы букваль�
ного смысла и переносимся в иную реальность, причем сам текст вос�
принимается лишь как образ, символ этой реальности5. После Ориге�
на такой тип толкования достиг своего полного развития в православной
Традиции: мы находим его у Григория Нисского и других александрий�

1 Ориген говорит о трех смысловых пластах в Писании: буквальном,
нравственном и духовном (анагогическом), что соответствует трем состав�
ляющим человека (тело, душа, дух). Однако на практике Ориген обычно
не проводит четкого различия между нравственным и духовным смыслом,
ограничиваясь двумя смыслами для каждого конкретного текста: историче�
ским (буквальным) и аллегорическим (духовным).

2 Беседы на книгу Чисел, 11, 1, 11–12 [77].
3 Daniélou. Origen, 170–171.
4 Ibid., 163 ff.
5 Ibid., 166; Simonetti. Interpretation, 47–48.

www.tezaurliturgic.ro



Глава I. Преподобный Симеон и Священное Писание 55

цев, а также у таких аскетических писателей как Евагрий, Макарий
Египетский и Максим Исповедник.

Последний, будучи монахом по воспитанию, послужил связующим
звеном между александрийским аллегорическим методом Оригена и
последующей Традицией, включающей и Симеона Нового Богослова1.
В трудах Максима мы находим все аспекты александрийского подхода
к Библии. Подобно Оригену, он разделяет Писание на тело и дух2. По�
добно Клименту Александрийскому, он говорит о двух видах, в кото�
рых Писание являет себя людям: первом — «простом и общедоступ�
ном, видеть который могут многие»; втором — «более сокрытом и
доступном лишь для немногих, то есть для тех, кто, подобно Петру,
Иакову и Иоанну, уже стали святыми апостолами, пред которыми Гос�
подь преобразился в славу, побеждающую чувство»3. Как все алексан�
дрийцы, в своих толкованиях Писания Максим широко использует ал�
легорию. Так же, как у Оригена и Григория Нисского, аллегории у него
обычно связаны с внутренней духовной жизнью человека:

Когда слово Божие становится в нас ясным и светлым, а лик Его
сияет, словно солнце, тогда и одежды Его являются белыми, т. е.
слова Священного Евангельского Писания — ясными, прозрач�
ными и не имеющими никакого покрова. И вместе с Господом при�

1 Укажем на несколько исследований, посвященных связи между Мак�
симом и Оригеном: Sherwood. Ambigua; Idem. Origenismus; Ivanka. Ori�
genismus. О духовных толкованиях Максима см.: Sherwood. Exposition;
Thunberg. Symbol, 295–302; Blowers. Exegesis.

2 «Ветхий Завет составляет тело, а Новый — душу, дух и ум. И еще:
телом всего Священного Писания, Ветхого и Нового Заветов, служит исто�
рическая буквальность его, душой же — смысл написанного... Как человек
смертен по своей видимой части, а по невидимой бессмертен, так и Священное
Писание обладает, с одной стороны, преходящей явленностью буквы, а с дру�
гой — содержит сокрытый в ней дух, бытие которого непреходяще и кото�
рый составляет истинный предмет созерцания». См.: Мистагогия, 6 [684 АВ].

3 Главы богословские, 1, 97 [1121 C — 1124 A]. Ср. понятие ãíùóôéê’ò

ô§í ãñáö§í у Климента Александрийского: Строматы, 6,15 [498] и др.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание56

ходят [к нам] Моисей и Илия, т. е. духовные логосы Закона и Про�
роков1.

От александрийцев и частично от автора Ареопагитского Корпуса
Максим унаследовал понимание толкования Писания как PíáãùãÞ (воз�
вышение)2. Буквальный смысл Писания — это лишь отправная точка:
надо всегда искать высшее духовное значение в каждом конкретном тек�
сте, переносясь «от буквы (Pð’ ôï™ ýçôï™) Священного Писания к его
духу (dðr ô’ ðíå™ìá)»3. Тайна библейского текста неисчерпаема4: только
jóôïñßá Писания ограничена рамками повествования, а èåùñßá беспре�
дельна5. Все в Писании связано с опытом современного человека:

Нам следует придерживаться смысла, [а не буквы] написанного.
Ибо если то, что некогда происходило прообразовательно в истории,
но нас ради было описано в наставление (1 Кор. 10:11) духовное —
и это записанное постоянно соответствует происходящему, то... мы
должны, по возможности, переместить в [свой] ум все Писание6.

Что касается монашеской традиции толкования Священного Писания,
то прежде всего надо отметить, что у монахов было особое отношение к
Священному Писанию как источнику религиозного вдохновения: они не
только читали и толковали его, но еще и заучивали его наизусть7. Монаше�

1 Главы богословские, 2, 14 [1132 A].
2 Термин восходит к Филону Александрийскому и используется в Кор�

пусе Ареопагитикум для аллегорического толкования Писания. См.: Дио�
нисий Ареопагит. О церковной иерархии, 2, 5, 7–13 [16], и др. Ср.: Rorem.
Symbolism, 99–105; 110–116. Максим предпочитает термин PíáãùãÞ тер�
мину Pëëçãïñßá; как отмечает П. Шервуд, последний термин редко встре�
чается у Максима, см.: Sherwood. Exposition, 207.

3 Главы богословские, 2, 18 [1133 AB].
4 Ср.: Blowers. Exegesis, 149.
5 Sherwood. Exposition, 203.
6 Вопросоответы, 52, 173–177 [425].
7 В общежительных монастырях Пахомия Великого это было обяза�

тельно для каждого монаха. См.: Rousseau. Pachomius, 81.

www.tezaurliturgic.ro



Глава I. Преподобный Симеон и Священное Писание 57

ская традиция знает совершенно особый способ использования Писания —
так называемую ìåëÝôç («медитацию»), предполагающую постоянное по�
вторение, вслух или шепотом, отдельных стихов и отрывков из Библии1.

Как правило, монахи не очень интересовались «научной» экзегети�
кой: они рассматривали Писание как руководство к практической дея�
тельности и стремились понимать его посредством исполнения написан�
ного в нем. В своих сочинениях Святые Отцы�монахи всегда настаивают
на том, что все, сказанное в Писании, необходимо применить в собствен�
ной жизни: тогда станет понятным и скрытый смысл Писания. Такой
практический подход к Писанию особенно характерен для «Изречений
пустынных отцов». «Исполняй то, что написано», — говорит авва Герон�
тий2; в этой простой формуле обобщен весь опыт толкования и понима�
ния Писания в раннем монашестве. Знаменательно также высказыва�
ние Антония: «Куда бы ты ни шел, всегда имей перед глазами Господа;
что бы ты ни делал, имей на это свидетельство Священного Писания»3.
Таким образом, Писание должно было присутствовать в жизни монаха
так же неизменно, как и Сам Господь: каждый отдельный поступок сле�
довало сверять с евангельским свидетельством4.

Монашеский подход к Писанию, который можно определить как экзе�
гезис через опыт, обобщен у Марка Подвижника следующим образом:

Смиренномудрый и упражняющийся в духовном делании, читая
Божественное Писание, будет относить все к себе, а не к другим...
Читая Божественное Писание, старайся уразуметь сокровенное в нем,
ибо все, что писано было прежде, написано нам в наставление
(Рим. 15:4)... Слова Божественного Писания читай делами и не мно�
гословь, тщеславясь одним простым (буквальным) пониманием5.

1 См.: Изречения пустынных отцов. Ахилла, 5 [125 AB]. Ср.: Burton�
Christie. Cassian, 343.

2 Геронтий, 1 [153 AB].
3 Антоний, 3 [76 C].
4 Ср.: Burton�Christie. Word, 166
5 О духовном законе, 4 [905 B]; 24 [908 D]; 87 [916 C]. Вспомним, что

Cимеон был знаком с этой книгой. См.: Житие 4, 16–19.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание58

Подобный же тип экзегезиса характерен и для богослужения Право�
славной Церкви. Чтение Писания за богослужением преследует одну
цель — помочь верующим стать соучастниками описанных в нем собы�
тий, приобщиться к опыту библейских персонажей и сделать его своим
собственным опытом. В Великом каноне Андрея Критского мы находим
целую галерею библейских персонажей из Ветхого и Нового Заветов;
в каждом случае пример библейского героя сопровождается коммента�
рием со ссылкой на духовный опыт слушателя (молящегося) или призы�
вом к покаянию:

Достойно из Едема изгнан бысть, яко не сохранив едину Твою,
Спасе, заповедь Адам; аз же что постражду, отметая всегда живот�
ная Твоя словеса?1

Хананею и аз подражая, помилуй мя, вопию, Сыне Давидов (Мф.
15:22); касаюся края ризы, яко кровоточивая (Лк. 8:43–44); плачу,
яко Марфа и Мария над Лазарем (Ин. 11:33)2.

Священник мя предвидев мимоиде, и левит видев в лютых, нага
презре (Лк. 10:31–33); но из Марии возсиявый Иисусе, Ты, пред�
став, ущедри мя3.

В такой интерпретации каждый библейский персонаж становится
прообразом верующего.

В литургических текстах Страстной Седмицы мы встречаем мно�
жество примеров экзегезиса со ссылкой на личную жизнь христиани�
на. Следуя за Христом день за днем, верующий сам становится участ�
ником событий, описанных в Евангелиях. Например, эпизод с засохшей
смоковницей (Мф. 21:19) комментируется так:

Изсохшия смоковницы за неплодие, прещения убоявшеся, бра�
тие, плоды достойны покаяния принесем Христу...4

1 Песнь 1.
2 Песнь 8.
3 Песнь 1.
4 Святой и Великий Понедельник, Утреня, Стихира на стиховне, глас 8.

www.tezaurliturgic.ro



Глава I. Преподобный Симеон и Священное Писание 59

Рассказ о предательстве Иуды побуждает автора вместе со слуша�
телем вступить в прямой диалог с Иудой:

Кий тя образ, Иудо, предателя Спасу содела? Еда от лика тя апо�
стольска разлучи? Еда дарования исцелений лиши? Еда со онеми
вечеряв, тебе от трапезы отрину? Еда иных нозе умыв, твои же пре�
зре? О, коликих благ непамятлив был еси! И твой убо неблагодар�
ный обличается нрав...1

В песнопении, посвященном Распятию, автор говорит от лица Девы
Марии, а в песнопении, посвященном погребению Христа, — от лица
Иосифа Аримафейского. В ночь после Великого Пятка Триодь Пост�
ная предписывает совершение чина погребения Иисуса Христа —
богослужения, в котором принимают участие все присутствующие с
горящими свечами в руках и поются следующие слова:

Животе, како умираеши? Како и во гробе обитаеши?..
Иисусе, сладкий мой и спасительный свете, во гробе како тем�

ном скрылся еси?..
Иосифе треблаженне, погреби Тело Христа Жизнодавца2.

Верующий настолько глубоко вовлечен в литургическую драму
Страстной Седмицы, что вступает в диалог со всеми ее героями и даже
с Самим Иисусом. Страдания Христа переживаются им и становятся
частью его личного опыта.

На примере мистической типологии Оригена и других александрий�
цев, а также монашеской и литургической традиций Православной
Церкви мы видим, что целью библейской экзегетики является не
столько простое разъяснение отдельных фрагментов, сколько поиски
скрытого смысла с прямыми ссылками на личную жизнь слушателя
(читателя, молящегося). Святые Отцы, интерпретируя тот или иной
текст из Священного Писания, передавали читателю свой духовный

1 Святая и Великая Пятница, Служба 12 Евангелий, седален.
2 Святая и Великая Суббота, Утреня, Похвалы.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание60

опыт и приглашали его разделить этот опыт. Отыскивая «скрытый»
смысл в священных текстах, они старались установить прямую связь
между Писанием и духовной жизнью: при этом всегда преследовалась
одна цель — преобразить jóôïñßá отдельной человеческой жизни в èåù-

ñßá Божественных тайн, в непрекращающееся познание Бога через
Писание.

2. Учение преподобного Симеона
о Священном Писании

Как истинный представитель восточного монашества, Симеон уна�
следовал от своего окружения глубокую любовь к Писанию и прекрас�
ное знание его. Понимание места Писания в жизни христианина у
Симеона в общем соответствует Традиции. Как и многие другие писа�
тели�аскеты, он говорит о пользе, получаемой от чтения Писания хрис�
тианами, в особенности монахами:

Ибо мы имеем большую нужду в том, чтобы... исследовать Писа�
ния. Пользу, получаемую от них, явил нам Сам Спаситель, сказав:
Исследуйте Писания (Ин. 5:39)1.

Ничто другое так не полезно для души, избравшей [своим заняти�
ем] размышлять о законе Господнем день и ночь (Пс. 1:2), как иссле�
дование Писаний. Ибо в них сокрыто разумение Духа благодати...2

Чтение Писания должно быть непременно включено в ежедневные
занятия каждого монаха. Помимо участия в службах, на которых Пи�
сание читается ежедневно, Симеон советует молодым монахам три раза
в день заниматься чтением у себя в келлии3: после утрени, после завт�
рака («возьми книгу и прочти немного») и перед вечерней молитвой

1 Cat. 3, 278–281.
2 Eth. 12, 1–5.
3 Термин PíÜãíùóéò (чтение) в святоотеческой литературе обычно озна�

чает чтение текстов Священного Писания, в особенности чтение псалмов,
см.: Lampe. PGL, 99.

www.tezaurliturgic.ro



Глава I. Преподобный Симеон и Священное Писание 61

(«возьми книгу и прочти две�три страницы»)1. Как пишет Никита Сти�
фат, сам Симеон постоянно читал Писание, особенно перед утреней и
Литургией, а также с раннего вечера до полуночи2.

Настаивая на необходимости чтения Писания, Симеон особенно
подчеркивает, что только то чтение полезно, которое сопровождается
исполнением прочитанного. Во время чтения необходимо «вглядывать�
ся в себя, рассматривая и изучая свою душу, как в зеркале»3. В данном
случае Симеон следует учению Марка Подвижника о необходимости
прилагать все, написанное в Библии, к самому себе. Библия — это по�
слание, адресованное каждому читателю персонально; она не из тех
книг, которые читают, чтобы потом блеснуть эрудицией4.

Вот почему Симеон всегда отрицал такой подход к Писанию, кото�
рый мы сегодня называем историко�критическим. Для него Библия —
не объект критического анализа, но результат пророческого вдохнове�
ния, пролагающего путь к еще более глубокой вере:

Оставим теперь тщетные и бесполезные споры... Но лучше по�
слушаемся Владыку, так говорящего: Исследуйте Писания. Иссле�
дуйте, но не любопытствуйте о многом. Исследуйте Писания, но не
устраивайте споров по поводу внешнего [содержания] Писаний.
Исследуйте Писания, чтобы научиться относительно веры, надежды
и любви5.

1 Cat. 26, 73; 249; 273.
2 Житие 26, 19 – 27, 3; 27, 11–15.
3 Cat. 31, 29–31.
4 Cat. 4, 338–341.
5 Легко заметить разницу между интересом к библейской критике у

Оригена и советом Симеона избегать дискуссий по поводу «внешнего»
смысла текста. Тем не менее оба автора сходятся в том, что главное —
концентрировать свое внимание на «внутренних» задачах Писания. Более
того, на практике Симеон очень часто обсуждает значение отдельных биб�
лейских слов и выражений, показывая тем самым и свое внимательное
отношение к «внешнему» смыслу текста.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание62

Симеон подвергает уничтожающей критике светских ученых, дер�
зающих браться за толкование Писания, не имея в душе Божествен�
ной благодати:

Когда, не получив в чувстве и знании благодати Духа... я бесстыд�
но бросаюсь истолковывать богодухновенные Писания и возлагаю
на себя достоинство учителя на основании одного лишь лжеимен�
ного знания, неужели Бог так и оставит это без суда и не потребует с
меня ответа по этому поводу? Конечно же, так не будет!1

Подобно александрийцам, Симеон различает в Писании два уровня:
внешний и внутренний, jóôïñßá и èåùñßá, букву и дух. Но он не склонен
видеть скрытый смысл в каждом отрывке, каждой фразе Библии. Он
подчеркивает, что мы должны стараться распознать, какие слова Иису�
са или апостолов сказаны прямо и нуждаются в буквальном объясне�
нии, а какие сказаны «в притчах» и требуют проникновения в скрытый
смысл2. Иногда он подвергает критике чрезмерную страсть к аллегори�
ям, которая слишком далеко уводит от настоящего смысла Писания3.

Каким образом можно приобрести правильное понимание Писания?
Симеон сравнивает Писание с домом, построенным «посреди светско�
го и эллинистического знания», а правильное понимание Писания — с
запертым сундуком, открыть который человеческий ум не в силах4. Есть
два ключа к этому сундуку: исполнение заповедей и Божественная
благодать. Первое — во власти человека, второе — во власти Бога:
есть некая óõíÝñãåéá (сотрудничество) человека с Богом в деле проник�
новения в скрытый смысл Писания. Когда замок открыт, мы получаем

1 Eth. 1, 12, 469–476. Термин øåõäþíõìïò ãí§óéò, унаследованный от
апостола Павла (1 Тим. 6:26), использовался в раннехристианской анти�
гностической литературе. У Симеона этот термин, применявшийся во II в.
к еретикам�гностикам, используется по отношению к «внешнему» (элли�
нистическому) знанию вообще.

2 Eth. 3, 1–10; 70–80.
3 Ср.: Cap. 2, 21.
4 Cat. 24, 7–24.

www.tezaurliturgic.ro



Глава I. Преподобный Симеон и Священное Писание 63

доступ к истинному «знанию» (ãí§óéò) и «откровение тайн, которые
скрыты и спрятаны за словами» Писания1.

Таким образом, тайна Писания открывается только тому, кто пыта�
ется осуществить написанное на практике и кто получил Божественное
откровение. Фактически Симеон вводит понятие истинного гностика,
который обладает знанием, скрытым от большинства. Он цитирует сло�
ва Господа из греческой версии Книги Пророка Исаии: «Тайна Моя —
Мне и Моим»2. У Господа есть «свои» люди, которым открыт смысл Пи�
сания, и «чужие», от которых он скрыт:

Ибо Божественное, а также то, что относится к Божественному,
передается на письме и прочитывается всеми, но открывается оно
только тем, кто горячо кается и кто через искреннее покаяние пре�
красным образом очищается... Им открываются глубины Духа, и от
них изливается слово Божественной мудрости и знания... Для прочих
же все это остается неизвестным и сокрытым, и никоим образом не
открывается Тем, Кто отверзает ум верных для уразумения Писаний3.

Многие, по словам Симеона, занимаются толкованием Писания, но не
встречают Христа, Который говорит через него4. Речь идет о живом при�
сутствии Христа в Писании: эта идея появилась еще у ранних Отцов, но у
Симеона она приобрела личностную окраску. Для него присутствие Хри�
ста реально и конкретно: он чувствует и даже видит Его в процессе чте�
ния. Вот почему так глубока его любовь к Писанию. В своих Гимнах он
рассказывает о том, как он видит нетварный Божественный свет, который
приходит к нему «во время чтения и изыскания слов и исследования их
сочетаний»5. Он утверждает также, что этот Божественный свет объясняет
ему Писание, увеличивает его познания и научает его тайнам6.

1 Cat. 24, 41–62.
2 Theol. 1, 325. Ср.: Ис. 24:16 в Септуагинте (редакция Лукиана).
3 Theol. 1, 313–324.
4 Eth. 15, 128–129.
5 Hymn 25, 5–11.
6 Hymn 18, 99–100.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание64

Таким образом, чтение Писания становится источником мистиче�
ского вдохновения. Мы можем выделить несколько ступеней, по кото�
рым, согласно Симеону, человек поднимается на высший уровень по�
стижения Писания. На первой ступени следует читать текст Библии,
обращая внимание на «слова и их сочетания», т. е. пытаясь понять бук�
вальный смысл книги. На следующей ступени человек должен прила�
гать текст Писания к самому себе и исполнять написанное так, как
если бы оно было обращено к нему лично. Чем точнее соблюдается
Евангелие в жизни человека, тем глубже постижение им «скрытого»
смысла Писания. Наконец, человеку является Сам Господь и благода�
тью Святого Духа через приобщение к Божественному свету он стано�
вится ãíùóôéêüò, т. е. получает полное понимание и совершенное зна�
ние мистического смысла Писания.

3. Библейские аллюзии и цитаты
у преподобного Симеона

Симеон очень часто цитирует Библию и ссылается на нее. Ученые
обнаружили в опубликованных к настоящему времени трудах Симео�
на 1036 прямых и косвенных ссылок на Ветхий Завет и 3764 — на Но�
вый. Первое число включает 458 ссылок на Псалтирь, 184 — на Бытие
и 63 — на Исход; второе — 858 ссылок на Евангелие от Матфея, 684 —
от Иоанна, 439 — от Луки, 138 — от Марка, 122 — на Первое посла�
ние апостола Иоанна и 1403 — на послания апостола Павла1.

Приведенные цифры свидетельствуют о том, что Евангелия гораздо
более других частей Библии влекли к себе Симеона (2119 ссылок): это и
понятно, ведь Симеон часто подчеркивал, что в Евангелиях говорит Сам

1 Статистика заимствована у Х. Тернера, который, в свою очередь, ис�
пользовал указатели в издании SC («Христианские источники»), сделав к
ним весьма небольшие дополнения. См.: Turner. Fatherhood, 39–42. Если
верить этой статистике, то некоторые книги Ветхого Завета Симеон никог�
да не цитирует: Книгу Руфь, 1 и 2 Книги Ездры, Плач и Книгу Пророка
Иеремии, Книгу Пророка Авдия, Книгу Пророка Софонии, Книгу Пророка
Аггея.

www.tezaurliturgic.ro



Глава I. Преподобный Симеон и Священное Писание 65

Господь1. Христоцентризм Симеона заставляет его снова и снова обра�
щаться к посланиям апостола Павла. Частое же обращение к писаниям
апостола Иоанна Богослова объясняется их мистической глубиной: в
них присутствуют любимые темы Симеона, такие как видение Бога, Бог
как свет, Бог как любовь. Что касается Псалтири, для Симеона было
весьма естественно цитировать ее потому, что псалмы широко исполь�
зовались в богослужении, и каждый монах знал их наизусть2. Книга
Бытия цитируется так часто потому, что Симеон отдельно комментиро�
вал историю Адама и Евы в ее связи с воплощением Господа3.

Цитируя Библию, Симеон очень редко приводит библейские тек�
сты с буквальной точностью; гораздо чаще он их пересказывает или
перефразирует. Очевидно, это объясняется тем, что он цитирует по
памяти, что обычно для древнецерковных писателей. Вот пример из
21�го Гимна:

Но один взывает и всем проповедует,
Что одного ремня или ремешка
Обуви он не может развязать (Лк. 3:16).
Другой же, когда взошел на третье небо
И после того взят был в рай... говорит:
Я слышал глаголы, которых не могу изречь (2 Кор. 12:4);
Обитает же Бог в неприступном свете (1 Тим. 6:16)4.

Приведенный текст содержит три цитаты, причем ни одна из них не
является дословной. Можно было бы подумать, что такая неточность
объясняется необходимостью вправить библейский текст в раму опре�
деленного поэтического размера, однако это не так: тот же способ ци�
тирования мы встречаем и в прозаических произведениях Симеона.

1 Ср.: Cat. 15, 125; Cat. 22, 237–238; Cat. 29, 52–55, и др.
2 Х. Тернер отмечает 27 ссылок на 50�й псалом. См.: Turner. Fatherhood,

40. Вспомним, что этот псалом читается в монастырях не реже четырех
раз в день: он входит в чинопоследования утрени, третьего часа, повечерия
и полунощницы.

3 Eth. 1 и 2 посвящены объяснению первых трех глав Книги Бытия.
4 Hymn 21, 280–291.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание66

Только в одном случае Симеон склонен приводить буквальные цита�
ты — когда он подбирает отрывки из Библии для иллюстрации своих
собственных мыслей: такой способ цитирования был широко распрост�
ранен в аскетической литературе. Например, в 11�м Нравственном Сло�
ве он буквально цитирует три отрывка из Иезекииля (34:2 – 5; 34:10;
33:6), направленные против недостойных священнослужителей. Мож�
но подумать, что столь длинные отрывки, да еще из книги, не часто читае�
мой в Церкви, были выписаны им из рукописи, а не процитированы по
памяти; однако Симеон ошибочно приписывает их Иоилю, а не Иезеки�
илю: это может означать, что у него не было перед глазами манускрип�
та1. В 4�м Нравственном Слове, рассуждая о любви, Симеон приводит
подборку библейских текстов на эту тему: одни тексты приведены точно,
другие (и их большинство) — в пересказе. Более того, рядом с прямыми
ссылками мы находим множество аллюзий, общее число которых состав�
ляет 31 на 109 строк (одна аллюзия на каждые три�четыре строки)2. При
чтении этого отрывка у нас складывается впечатление, что Симеон снова
цитирует по памяти.

Хотя Библия была для Симеона постоянным источником вдохно�
вения, сами библейские тексты редко служили отправной точкой для
развития его мысли: гораздо чаще ее приводило в движение желание
Симеона выразить свои собственные идеи, а библейские образы ис�
пользовались для раскрытия этих идей. Ниже приведен пример описа�
ния «мистической погони» за Богом, который прекрасно иллюстриру�
ет данный тип цитирования:

Я отнюдь не обратился вспять,
Совершенно не обленился
И не ослабил бег...
Но всей силой моей

1 См.: Eth. 11, 670–690.
2 Eth. 4, 528–636. Это еще не самая высокая частота цитирования: в 25

строках Cat. 20, 110–135 редакторы нашли около 20 библейских аллюзий,
в 25 строках Cat. 28, 69–94 — более 24 аллюзий, и наконец в 27 строках
Cat. 28, 245–271 — не менее 28 аллюзий.

www.tezaurliturgic.ro



Глава I. Преподобный Симеон и Священное Писание 67

И изо всей мочи
Я взыскал Того, Кого не видел.
Я осматривал дороги
И заборы — не явится ли Он где�либо.
Обливаясь слезами,
Я спрашивал всех,
Когда�либо видевших Его...
Пророков, апостолов и Отцов...
Я просил их сказать мне,
Где они когда�либо видели Его...
И когда они мне сказали это,
Я побежал изо всей силы...
И я полностью увидел Его,
И Он всецело соединился со мною...1

Симеон здесь описывает свой собственный опыт, однако внешняя
форма повествования заимствована из Песни Песней (3:2–4). Ученые
считают, что на Симеона, в противоположность другим мистикам, Песнь
Песней не оказала существенного влияния, поскольку он редко ссы�
лается на эту книгу2. По нашему мнению, однако, все мистики, которые
пытались толковать или просто использовали Песнь Песней (в том чис�
ле Ипполит Римский, Ориген, Григорий Нисский, Феодорит), тоже не
столько были увлечены буквальным смыслом этой книги, сколько ис�
пользовали ее текст и ее образный строй для описания собственного «не�
описуемого» опыта: язык же Библии служил им для того, чтобы придать
этому опыту форму, согласованную с библейским откровением. Симеон
чаще предпочитает непосредственное описание мистического опыта: вот
почему он обычно не нуждается в том, чтобы прибегать к языку и обра�
зам Песни Песней. Вообще же Симеон цитирует библейские тексты в
той мере, в какой они отражают его личный опыт3.

1 Hymn 29, 81–129.
2 См.: Turner. Fatherhood, 41.
3 См.: Hussey. Learning, 210. См. также у Ж. Даррузеса обобщение

метода цитирования, используемого Симеоном: «Симеон производит впе�

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание68

4. Примеры толкования библейских текстов
у преподобного Симеона

Симеон не был экзегетом в том смысле, в каком мы используем это
понятие, говоря об Оригене или Иоанне Златоусте. Как правило, он не
занимался объяснением библейских текстов стих за стихом; имеется
всего несколько библейских текстов, которые он подверг точному и по�
следовательному толкованию. Среди них — два «ключевых» новозавет�
ных текста: Заповеди блаженства (Мф. 5:3–12) и Пролог к Евангелию
от Иоанна. Стоит рассмотреть, как Симеон объяснял эти тексты, и срав�
нить его толкование с классическими толкованиями александрийской и
антиохийской школы для того, чтобы выяснить, что в его интерпретации
принципиально ново, а что заимствовано у предшественников и является
данью традиции.

Евангельским блаженствам Симеон посвящает два Огласительных
Слова: второе и тридцать первое. В 31�м Слове дается последователь�
ное, но краткое объяснение каждой Заповеди блаженства, причем все
они рассматриваются как следующие одна за другой ступени лестницы
духовного совершенствования1. Понимание блаженств как лестницы
напоминает нам Григория Нисского2, однако Симеон соединяет это по�
нимание с идеей Марка Подвижника о Евангелии как зеркале внутрен�
ней жизни человека (см. выше). Подчеркивается практическая сторона
блаженств, как у Иоанна Златоуста в его 15�й Беседе на Матфея�Еван�
гелиста, где блаженства рассматриваются в качестве практического ру�
ководства к «истинной философии», т. е. к истинно христианской жизни.

чатление человека, который не читает текст или фразу во всей полноте: он
хватает одно слово, один образ, и этого достаточно для его поэтического и
образного духа: эта черта резко отличает его от многих византийских ком�
ментаторов и компиляторов... Цитируя Библию, он ищет в ней не чужие
мысли, но отголоски своей собственной внутренней жизни». См.: Darrou�
zès. SC 51, 33–34.

1 Cat. 31, 154–155: «...и так, постепенно поднимаясь, с одной ступеньки
на другую, как по лестнице...».

2 Ср.: О Блаженствах, 2 [89].

www.tezaurliturgic.ro



Глава I. Преподобный Симеон и Священное Писание 69

У Симеона блаженство «нищих духом» (Мф. 5:3) ассоциируется с
идеалом смирения и незлобия: никакие унижения и оскорбления не
должны вызывать в человеке чувство обиды1. Такое понимание пер�
вой заповеди блаженства является традиционным. «Я полагаю, что
нищета духовная есть сознательное смирение», — говорит Григорий
Нисский, ссылаясь на 2 Кор. 8:92. Аналогичный подход можно видеть
и у Иоанна Златоуста, и у Макария Египетского3.

«Блаженны плачущие» (Мф. 5:4). Симеон подчеркивает, что Гос�
подь не сказал «плакавшие», но «плачущие», т. е. те, кто плачет посто�
янно: здесь отражено традиционное для монашества учение о непре�
станном плаче4. И Григорий Нисский, и Иоанн Златоуст настаивают
на том, что здесь имеется в виду плач о грехах5. Согласно Григорию,
основная причина этого плача состоит в «отпадении от Добра», кото�
рое есть Сам Господь и которое он сравнивает со светом: после грехо�
падения Адама люди стали слепы и вынуждены плакать о потере Боже�
ственного света6. Такое понимание чрезвычайно близко тому, что обычно
говорит о причинах плача Симеон7.

«Блаженны кроткие» (Мф. 5:5). Как можно плакать каждый день и
не сделаться кротким? Гнев погашается в душе плачем, как языки пла�
мени — водой8. Это сравнение заимствовано у Иоанна Лествичника:
«Как вода, мало�помалу возливаемая на огонь, совершенно уничто�
жает его, так и слеза истинного плача угашает всякое пламя раздражи�

1 Cat. 31, 38–50.
2 О Блаженствах, 1 [82 и далее]. Ср.: Василий Великий. Правила крат�

кие, 205 [1217 C].
3 Иоанн Златоуст. Беседы на Евангелие от Матфея, 15 [185 D — 187 E];

Макарий Египетский. Духовные беседы, 12, 3 [108–109].
4 Cat. 31, 51–56.
5 Григорий Нисский. О Блаженствах, 3 [101]; Иоанн Златоуст. Бе�

седы на Евангелие от Матфея, 15 [15 C].
6 О Блаженствах, 3 [103–104].
7 Cм., например: Hymn 11, 79–94, где Симеон описывает видение света

и последующую его потерю, о которой он будет «плакать, не переставая».
8 Cat. 31, 57–60.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание70

тельности и гнева»1. У Максима Исповедника «отрицание похоти и
гнева» есть синоним кротости2.

«Алчущие правды» (Мф. 5:6) — это алчущие Господа, потому что
Господь есть правда, говорит Симеон3. В этом толковании Симеон бли�
зок Григорию Нисскому, который указывает, что «под именем правды
Господь предлагает слушателям Самого Себя»4.

Обращаясь к следующей ступени, Симеон спрашивает: «Кто такие
милостивые? (Мф. 5:8) Те ли это, которые дают деньги и пищу бед�
ным? Отнюдь». Милостивые — это те, в чьей душе живет постоянное
сострадание по отношению к бедным, вдовам и сиротам, и кто про�
ливает теплые слезы о них. В качестве примера Симеон ссылается на
Иова: «Не плакал ли я о том, кто был в горе? Не скорбела ли душа моя
о бедных?» (Иов 30:25)5. Как и Исаак Сирин, Симеон подчеркивает,
что христианин должен иметь милостивое сердце6. Милосердие — это
не отдельные акты благотворительности, это прежде всего постоян�
ное внутреннее качество человека: быть милосердным значит быть спо�
собным плакать о других7. Григорий Нисский также понимал под ми�
лосердием внутреннее качество: «Милосердие есть исполненное любви
сострадательное расположение к тем, кто, страдая, переносит труд�
ности... Это [расположение] связано с печалью»8.

Пока душа не приобретет все названные выше качества, она не смо�
жет быть «чистой сердцем» (Мф. 5:8). А душа, которая эти качества
имеет, «везде созерцает Господа и соединяется с Ним»9. Здесь Симеон

1 Лествица, 8 [823 BC]. Ср.: Ориген. Толкование на Евангелие от Мат�
фея, 81 [48].

2 О молитве, 270–291 [42–44].
3 Cat. 31, 66–73.
4 О Блаженствах, 4 [122].
5 Cat. 31, 74–82.
6 Исаак Сирин. Слова подвижнические, 81 [306] = О совершенстве

духовном, 74 [507].
7 Василий Великий. Правила краткие, 185 [1197 D]: «Блажен плачу�

щий о грешнике». Ср.: Там же, 194 [1212 С].
8 О Блаженствах, 5 [126].
9 Cat. 31, 97–98.

www.tezaurliturgic.ro



Глава I. Преподобный Симеон и Священное Писание 71

снова близок к Григорию Нисскому. Последний, рассуждая о возмож�
ности созерцания Бога, «Которого никто из человеков не видел и ви�
деть не может» (1 Тим. 6:16), предлагает учение о созерцании Бога в
Его энергиях1. Максим Исповедник также отмечает мистический ас�
пект данной заповеди блаженства:

Поэтому Спаситель говорит: Блаженны чистые сердцем, ибо они
Бога узрят, — ведь Бог сокрыт в сердцах верующих в Него. Тогда
они узрят Бога и сокровища, [сокрытые] в Нем, когда очистят себя че�
рез любовь и воздержание; и тем яснее узрят, чем больше очистятся2.

Когда душа узрела Бога, между ней и Богом устанавливается мир:
человек становится «миротворцем» (Мф. 5:9)3. В противоположность
Златоусту, который говорит о мире между людьми4, Симеон делает
акцент на примирении с Богом.

Наконец, человек получает возможность «радоваться и веселить�
ся», когда его преследуют (Мф. 5:10–12):

Ибо тот, кто явил достойное покаяние о своих прегрешениях и
благодаря этому стал смиренным... удостаивается ежедневного пла�
ча и становится кротким, от всей души алчет и жаждет Солнца прав�
ды и становится милостивым и сострадательным... Он становится
миротворцем и удостаивается называться сыном Божиим. Такой че�
ловек способен, будучи гоним и ударяем, и оскорбляем... претерпеть
все это с радостью и несказанным веселием...5

1 О Блаженствах, 6 [41].
2 О любви, 4, 72 [226]. Ср.: Ориген. Толкование на Евангелие от Мат�

фея, 86 [50]. Обратим внимание на разницу между этими авторами и Зла�
тоустом, который не видит никакого мистического измерения в Мф. 5:8,
но утверждает, что Христос говорил здесь о «мысленном созерцании, ко�
торое в нашей власти», т. е. о воображении, см.: Иоанн Златоуст. Беседы
на Евангелие от Иоанна, 15, 1 [99].

3 Cat. 31, 100–107.
4 Беседы на Евангелие от Матфея, 15 [190 B].
5 Cat. 31, 126–138.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание72

Беседа заканчивается описанием Господа, стоящего на верху лест�
ницы: «Поднявшись туда, мы увидим Его, насколько это возможно че�
ловеку, и получим из Его рук Царствие Небесное»1. И снова вспомина�
ются заключительные строки «Толкования на Блаженства» Григория
Нисского, где говорится, что Сам Господь есть награда тому, кто сумел
подняться по лестнице Божественного восхождения2.

Таким образом, толкование на Заповеди блаженства в 31�м Огласи�
тельном Слове Симеона демонстрируют его верность Традиции. Симеон
здесь всего лишь напоминает слушателям мысли, высказанные Святыми
Отцами до него, и мы не находим в его интерпретации ничего нового. Однако
он возвращается к Заповедям блаженства еще раз во 2�м Огласительном
Слове, где мы встречаем несколько иной вид экзегезиса. Здесь Симеон не
перечисляет все Заповеди блаженства, а лишь останавливается на некото�
рых из них: само толкование, однако, представляется гораздо более само�
бытным. Главная тема этого Слова — «животворная мертвость» (ævïðïé’ò

íÝêñùóéò): это, безусловно, одна из любимых тем Симеона. Человек дол�
жен «отвергнуться себя» (Мф. 16:24) и умереть для мира, только после
этого он может вступить на путь добра3. Намереваясь говорить о Божест�
венных заповедях, Симеон начинает с указания цели христианской жизни,
которая, по его словам, заключается в том, чтобы «найти Христа и узреть
Его в Его красоте и привлекательности»4. Он показывает, что на самом
деле узреть Господа — это кульминация всех Заповедей блаженства, ко�
торые представляют собою только средство для достижения этого:

Будучи всегда увлажняема и напояема слезами... [душа] стано�
вится кроткой и неподвижной на какой�либо гнев, желает и вожде�
леет, с жаждой и алчбой, научиться законам Божиим. Так она ста�
новится милостивой и сострадательной, делается благодаря всему
этому чистой сердцем и удостаивается сама стать созерцательни�
цей Господа и чисто видеть славу Его...5

1 Cat. 31, 154–161.
2 О Блаженствах, 8 [170].
3 Cat. 2, 1–34.
4 Cat. 2, 68–70.
5 Cat. 2, 232–239.

www.tezaurliturgic.ro



Глава I. Преподобный Симеон и Священное Писание 73

Таким образом, начав с созерцания Господа как цели всех добродете�
лей, Симеон говорит только об этом и этим заканчивает. Единство дан�
ной беседы обусловлено не каким�либо внешним фактором (например,
самим текстом Заповедей блаженства), но собственной концепцией
Симеона: текст служит всего лишь подтверждением этой концепции.
Другими словами, Симеон занят не последовательным объяснением тек�
ста, а развитием своей идеи: он останавливает внимание читателя лишь
на тех словах, которые важны для него, игнорируя все прочие. Наиболее
значительной оказывается для него фраза «ибо они Бога узрят» (Мф.
5:8), потому что именно это представляется ему вершиной лестницы,
кульминацией всего духовного пути христианина.

Подобная же субъективность в выборе и толковании библейских
стихов наблюдается в 10�м Нравственном Слове, где Симеон приводит
объяснение Пролога Евангелия от Иоанна. Он буквально цитирует
первые пять стихов и сразу же подчеркивает слово «свет». Отец, Сын
и Святой Дух — единый Свет, сияющий во тьме. Бог присутствует
везде, и тьма греха и материального мира не объяла Его. С самого на�
чала истинный Свет, Который просвещает всякого человека, приходя�
щего в мир (Ин. 1:9), присутствовал в мире, даже до того, как мир был
создан, потому что мир предсуществовал в Боге1.

В Ин. 1:12–14 Симеон сосредоточивает внимание на одном стихе:
«И мы видели славу Его». Объясняя этот стих, он говорит о духовном
рождении и преображении человека в святом Крещении, когда чело�
век становится светом в Свете и познает Того, Кто дал ему жизнь, по�
тому что он видит Его2. Не только Крещение, но и Евхаристия позволяют
нам видеть Господа:

А что недостаточно нам для спасения одного Крещения, но что и
приобщение Плоти Иисуса и Бога и честноvй Крови Его для нас бо�
лее свойственно и необходимо, слушай следующее: И Слово ста�
ло плотью и обитало с нами (Ин. 1:14). И что это было сказано о
(Причащении), слушай Господа, говорящего теперь: Ядущий Мою

1 Cat. 10, 370–405.
2 Cat. 10, 441–447.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание74

Плоть и пиющий Мою Кровь во Мне пребывает и Я в нем (Ин.
6:56). Когда это произошло и мы были духовно крещены Пресвя�
тым Духом и стали чадами Бога, и Воплощенное Слово вселилось в
нас, как свет, через приобщение пречистого Тела и Крови Его, тогда
увидели мы славу Его, славу как Единородного от Отца. Когда мы
были духовно рождены Им и от Него, и когда Он телесно вселился в
нас... — в то самое время, в тот самый момент, когда это произошло,
мы увидели славу Его Божества...1

Таким образом, для Симеона все в Прологе Евангелия от Иоанна
служит подтверждением его собственных мыслей. Различие между ним
и древними комментаторами Евангелия от Иоанна очевидно. Ориген
посвятил первым семи стихам первой главы Евангелия от Иоанна два
тома комментариев; он говорит главным образом о Божественном све�
те, но не столь личностно, как Симеон. Более того, Ориген проводит
разграничение между светом Отца и светом Сына, в то время как Симе�
он настаивает на единстве света, исходящего от Святой Троицы2. Иоанн
Златоуст в своих комментариях подчеркивает нравственную сторону
евангельского рассказа: мистический аспект, как кажется, ему не осо�
бенно интересен3. Кирилл Александрийский использует каждый стих
Пролога для демонстрации равенства Сына Отцу, полемизируя с со�
временным ему несторианством4. Никто из упомянутых трех коммен�
таторов, толкуя Пролог, не говорит о соединении человека с Богом, об
опыте созерцания Божественного света или о Евхаристии как пути к
такому созерцанию.

Та же печать новаторства лежит и на многих других толкованиях
Симеона. В 1�м и 2�м Нравственных Словах он объясняет историю Адама
и Евы с христологической и мариологической точек зрения. Учение о

1 Cat. 10, 441–447.
2 Толкование на Евангелие от Иоанна, II, 133–174 [296–325].
3 Интересно, что он почти совсем не затрагивает тему света, комменти�

руя Ин. 1:5. См.: Иоанн Златоуст. Беседы на Евангелие от Иоанна, 5, 1–
2 [54–55]. Контраст с Симеоном разителен.

4 См.: Беседы на Евангелие от Иоанна, 1, 1–1, 8 [16–96].

www.tezaurliturgic.ro



Глава I. Преподобный Симеон и Священное Писание 75

Христе как Втором Адаме и Деве Марии как Новой Еве ведет свое начало
от апостола Павла, Иустина и Иринея1; символизм восьмого дня, когда
был сотворен рай, тоже вполне традиционен2. Однако само толкование
звучит весьма оригинально, особенно когда Симеон говорит о мистиче�
ском браке Бога с человеком:

[Архангел Гавриил], сойдя, возвещает таинство Деве и говорит:
Радуйся, благодатная, Господь с Тобою (Лк. 1:28). И с этим словом
сошло всецелое ипостасное, единосущное и совечное Слово Бога и Отца
во чрево Девы и, наитием и содействием единосущного Его Духа, вос�
приняло обладающую умом и душой плоть от чистых кровей Ее, и ста�
ло человеком. Таково, следовательно, невыразимое соединение и таков
мистический брак Бога, и так произошел обмен между Богом и людьми.3

Затем, отталкиваясь от буквального смысла Лк. 8:21, Симеон объяс�
няет, каким образом люди могут стать матерью и братьями Христа и как
Господь может родиться от святых:

Как во чрево Девы вошел Бог, Слово Отца, так и в нас самих Сло�
во, Которое мы восприняли, обретается, как семя... Итак, мы зачи�
наем Его не телесно, как Дева и Богородица Его зачала, но духовно,
однако сущностно; и в сердцах наших мы имеем Того, Кого зачала
Чистая Дева4.

1 Рим. 5:12–21; Иустин. Диалог с Трифоном�иудеем, 100; Ириней
Лионский. Против ересей, 3, 22, 4. См. также Daniélou. Shadows, 11–21;
Graef. Mary, 39 ff. Ср. также статью М. Планка в DSp 4, 1779–1781.

2 Этот символизм известен еще из Послания Варнавы, 15, 8–9 [186–
188], так же как из Иустина, Климента Александрийского, Оригена и дру�
гих ранних Отцов. См.: Lampe. PGL, 935; Darrouzès. SC 122, 182–183;
Daniélou. Bible, 262–275.

3 Eth. 1, 9, 55–64. Ср. взгляд на Деву Марию как «невесту» Христа у
Ефрема Сирина (греч. версия): «Я также Твоя невеста, потому что Ты без�
грешен» [Сочинения, II, 429 E–F]. Ср.: Graef. Mary, 57–58.

4 Eth. 1, 9, 55–64. Ср. аналогичную мысль у Максима Исповедника:
Толкование на Молитву Господню, 397–401 [50], а также у Макария Еги�

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание76

Во 2�м Нравственном Слове история прародителей тесно перепле�
тается с толкованием Рим. 8:29–30. Симеон говорит здесь о Божествен�
ном предопределении, доказывая, что каждый человек предопределен
ко спасению. И хотя Симеон рассуждает на ту же самую тему, что и в
1�м Нравственном Слове, и объясняет тот же самый текст, содержа�
ние этих двух бесед различно. Мы видим, что он находит другие пути
интерпретации того же рассказа, не повторяя ни свои мысли, ни мысли
других комментаторов.

Эти примеры показывают, что, интерпретируя библейские тексты,
Симеон нередко следовал Традиции и не избегал использования идей
своих предшественников. Однако в толковании некоторых отдельных
текстов Священного Писания он находил новые слова и новые мысли:
именно в этих толкованиях его индивидуальность проявилась с осо�
бенной яркостью.

5. От буквы к духу

Симеон не принадлежал к какой�либо школе толкования Священ�
ного Писания и не ограничивался использованием какого�либо одного
экзегетического метода; в его трудах встречаются и буквальный, и ал�
легорический подходы к тексту Писания. Подобно Оригену, он време�
нами очень внимателен к букве священного текста и показывает, как
внешняя форма каждого фрагмента соотносится с его содержанием.
Рассмотрим несколько примеров.

Объясняя Мф. 12:36 («Говорю же вам, что за всякое праздное сло�
во, какое скажут люди, дадут они ответ в день суда»), Симеон говорит о
том, чтоv следует понимать под «праздным словом». Основное значение
греческого слова Pñãüò (праздный) — «без дела», «не делающий», «не
сделанный» (P — отрицательная частица, hñãïí — «дело»)1. Поэтому

петского: Великое послание, 18, 6, 12; ср.: Там же, 27, 1, 7. С. Брок отметил
сходство между этой мыслью Симеона и подобными идеями сирийских
авторов VII–VIII вв. См.: Brock. Mary, 58–59; Idem. Prayer, 137–138.

1 Thayer. Lexicon NT, 72.

www.tezaurliturgic.ro



Глава I. Преподобный Симеон и Священное Писание 77

праздное слово — ...это не только бесполезное слово, но и то, кото�
рое мы произносим прежде дела и опытного познания. Ибо если я не
презрел низменную славу и не отверг ее всем сердцем... но учу других
этому... то не является ли мое слово праздным, не подкрепленным
делами и потому тщетным?..1

Соответственно человек, который комментирует Писание, но не
применяет на практике Божии заповеди, будет осужден Господом как
присвоивший себе достоинство учителя без Божией воли2.

В толковании на Еф. 5:16 («Дорожа временем, потому что дни лука�
вы», слав. «Искупующе время, яко дние лукави суть») Симеон рассуж�
дает о том, чтo значит «искупать время», используя для этого примеры
из жизни купцов. Глагол dîáãïñÜæù («искупать») означает «выкупать»
или просто «покупать». Наша земная жизнь — время для купли�прода�
жи. Некоторые торговцы быстро бегут на рынок, оставляя других поза�
ди, а по прибытии туда сразу начинают заключать сделки и получают
прибыль. Другие, напротив, идут на рынок не спеша, тратят время в бол�
товне с приятелями или в застольях и пьянстве и в результате остаются
ни с чем. То же самое происходит и в духовной жизни. Продаются вечные
ценности и вечная жизнь: цена включает перенесение скорбей и иску�
шений, а также умерщвление плоти. Один человек использует малей�
шую возможность «выкупить время» через смирение, воздержание, трез�
вение и другие добродетели; другой — растрачивает свою жизнь попусту
и остается ни с чем. В результате первый спасен, а второй — нет3.

В своем толковании 2 Кор. 12:3–4 («И я знаю о таком человеке...
что он был восхищен в рай и слышал неизреченные слова, которых
человеку нельзя пересказать») Симеон объясняет, что и для Иисуса
Христа, и для апостола Павла характерно сокрытие мистического смыс�
ла под маской чувственных образов. В чем же тогда состоит, спраши�
вает Симеон, глубинный смысл термина ýyìá («слово», слав. «глагол»)?
Ô’ ýyìá — это синоним термина Ð ëüãïò («слово»); его внешнее значение

1 Eth. 1, 12, 461–468.
2 Eth. 1, 12, 469–489.
3 Eth. 12, 1–157.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание78

— «слово, произносимое человеческими устами и воспринимаемое че�
ловеческими ушами». Следуют примеры из Мф. 8:8; Иов 2:9; Пс. 35:3.
Однако ðñ§ôç èåùñßá («исходное значение») данного термина есть Гос�
подь Иисус Христос, Который есть Слово Отца, а Святой Дух есть уста
Отца. И как наше человеческое слово нельзя услышать, пока оно не
будет произнесено устами, так и Слово Отца нельзя увидеть или услы�
шать, пока оно не сообщено нам Святым Духом, когда Дух просвещает
нас1. Следовательно,

...неизреченные глаголы, которые Божественный Павел, как он
говорит, слышал, есть не что иное, как... мистические и поистине
невыразимые созерцания (èåùñßáé) через озарение Святым Духом,
и сверхвеликолепные непознаваемые познания (Tãíùóôïé ãíþóåéò),
т. е. невидимые созерцания (PèÝáôïé èåùñßáé) сверхсветлой и сверх�
непознаваемой славы и Божества Сына и Слова Божия.2

Итак, изучение буквального смысла библейских выражений при�
водит Симеона к их духовной интерпретации: эти выражения рассмат�
риваются как символы мистической жизни человека. Мы помним, что
Ориген и Максим Исповедник, так же как и другие древнецерковные
писатели, широко пользовались подобным экзегетическим методом (см.
выше). Толкование Священного Писания — это всегда путь, путешест�
вие, PíáãùãÞ («восхождение»). Работа над текстом — первая ступень
на этом пути, и нельзя достигнуть вершины, минуя эту ступень.

6. От аллегории к мистической типологии

Симеон критически относился к тем, кто «дурно аллегоризирует»
(Pëëçãïñï™óé êáê§ò) Священное Писание, «относя к будущему то, что
сказано о настоящем, и понимая сказанное о будущем так, как будто
это уже произошло и происходит каждый день»3. Однако Симеон гово�

1 Eth. 3, 98–122.
2 Eth. 3, 123–129.
3 Cap. 2, 21.

www.tezaurliturgic.ro



Глава I. Преподобный Симеон и Священное Писание 79

рил это по поводу отдельных случаев чрезмерного увлечения аллегори�
ческим методом, когда буквальный смысл Писания полностью игнори�
ровался. Что же касается аллегорического метода вообще, то Симеон,
без сомнения, признавал его необходимым компонентом экзегезиса.
Следуя традиции, восходящей к александрийской школе, Симеон ши�
роко использовал аллегорию в своих толкованиях Писания.

В трудах Симеона мы будем различать два основных вида аллего�
рии. К первому виду мы отнесем те аллегорические толкования биб�
лейских текстов, которые не имеют прямой связи с собственной ду�
ховной жизнью Симеона; ко второму виду — те, что связаны с его
мистическим опытом. Первые более традиционны и встречаются глав�
ным образом в прозаических произведениях Симеона, особенно в его
Нравственных Словах; вторые — более самобытны и, хотя их можно
найти во всех произведениях Симеона, они особенно характерны для
его Гимнов. Конечно, между этими двумя видами аллегории трудно
провести четкую границу: Симеон часто начинает с первого, а потом
переходит ко второму (но не наоборот).

Примеры первого вида — это, в частности, такие аллегорические тол�
кования ветхозаветных образов и событий, которые объясняются влия�
нием александрийской традиции или прямым заимствованием из нее, в
основном через церковное богослужение. Ноев Ковчег — символ Бого�
матери, а Ной — прообраз Христа1. Престарелый Исаак, который не
смог узнать своего сына Иакова, — символ духовной слепоты2. Египет

1 Eth. 2, 4, 9–19. Сравнение Ноя с Христом мы находим у Иустина
Философа. Диалог с Трифоном�иудеем, 138, 1–2. Позже оно встречается
у многих других церковных писателей, см.: Lampe. PGL, 931. Ноев Ковчег
рассматривается как символ Девы Марии у Ефрема Сирина, Иоанна Да�
маскина, Иоанна Эвбейского. См.: Ефрем Сирин. Сочинения, III, 529 B;
Иоанн Дамаскин. 2�я Беседа на Рождество Богородицы, 7 [PG 99, 689 B];
Иоанн Эвбейский. Слово на Зачатие Пресвятой Богородицы, 4 [1464 B —
1465 A]. Ср. также воззвание к Богоматери в Каноне Иосифа Песнописца,
песнь 5 «Радуйся, Пренепорочная, от потопа греховнаго мир спасшая».

2 Eth. 9, 415–426. Такое толкование образа Исаака не является обще�
принятым: традиционно он считался прообразом Христа или Церкви. См.:
Lampe. PGL, 676.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание80

символизирует «тьму страстей»1, или мирскую жизнь вообще2. Однако
тьма, упомянутая в 17�м псалме (слав. «И мрак под ногама Его... И поло�
жи тму закров Свой, окрест Его селение Его, темна вода во облацех воз�
душных») обозначает плоть Христа3. Земля обетованная и сосуд с ман�
ной — прообразы Девы Марии4. Моисей в облаке на вершине горы Си�
най — символ духовного восхождения к Богу и созерцания Бога5.

Образы Нового Завета тоже могут быть истолкованы как аллегории.
Иисус, Моисей и Илия в момент Преображения Господня представля�
ют Святую Троицу, а «три кущи», которые хотел построить Петр, сим�
волизируют тело, душу и дух (Мф. 17:4)6. Блудница, пришедшая ко
Христу с алавастровым сосудом мира (Лк. 7:37–38), символизирует

1 Cat. 6, 138–139; Cap. 1, 78. «Тьма египетская» как у церковных писа�
телей, так и в литургических текстах рассматривается как символ духов�
ной темноты и злобы. Григорий Нисский аллегорически толкует ее как
«тьму злобы», в которую людей «приводят злые дела»: О жизни Моисея, II,
81 [73]. Ср. ирмос «Воду прошед яко сушу и египетского зла избежав».

2 Hymn 18, 133–222, см. также схолию к Hymn 18, 130 в SC 174, 85. Ср.
высказывание Аввы Маркелла: «Поспешим спастись бегством от плотской
жизни, как Израиль убежал из египетского плена», см.: Иоанн Мосх. Луг
духовный, 152 [3021 B].

3 Eth. 1, 12, 104–133. Толкование впервые предложено Оригеном: «“се�
ление” — это телесная природа, в которой Бога видит мир», см.: Фрагмен�
ты толкований на Псалмы, 17, 12 [1221 B].

4 Eth. 2, 5, 8–21. Ср. аналогичное толкование в Акафисте, икос 6: «Ра�
дуйся, пище, манны приемнице... Радуйся, земле обетованная...».

5 Образ Моисея рассматривался, начиная с Филона Александрийско�
го, как символ истинного мистика; такая интерпретация стала традиционной
для христианской богословской мысли. См.: Malherbe — Ferguson. Intro�
duction, 5–6. У Симеона образ Моисея не занимает такого центрального
места, как у Оригена, Григория Нисского и Дионисия Ареопагита; тем не
менее, иногда Симеон обращается к этому образу, когда говорит о мистиче�
ской жизни.

6 Eth. 15, 41–52. Интересный и редкий пример трихотомии человека у
Симеона. Само это толкование оригинально, ср.: Veniamin. Transfiguration,
243–244.

www.tezaurliturgic.ro



Глава I. Преподобный Симеон и Священное Писание 81

отшельника, который должен любить Иисуса и омывать Его ноги слеза�
ми покаяния1. Пребывание апостолов в комнате с закрытыми дверьми
(Ин. 20:19) символизирует жизнь отшельника в своей келье2. Дочь жен�
щины хананеянки (Мф. 15:22) — это образ души, которая нуждается в
исцелении Иисусом3. А мытарь, оставивший свой ящик с деньгами и по�
следовавший за Иисусом (Мф. 9:9), символизирует грешника, который
отверг сребролюбие и начал духовную жизнь во Христе4.

Порой Симеон использует более развитые и сложные образы, на�
пример, образ человеческого тела, который использовал и апостол
Павел. В 4�м Нравственном Слове Симеон объясняет, как следует по�
нимать слова «в меру полного возраста Христова» (Еф. 4:13), приводя
в качестве примера тело человека: две стопы символизируют веру и
смирение; голени, колени и бедра символизируют труды воздержания;
«части тела, которые нуждаются в прикрытии», обозначают непрекра�
щающуюся молитву ума и «сладость, которую дает излияние слез»;
нервы — это огонь, горящий в душе, которая стремится к созерцанию
Господа (дается цитата из Пс. 25:2: «разжзи утробы моя и сердце мое»);
желудок вместе с прочими внутренними органами сравнивается с «ду�
ховной мастерской, в которой трудится душа». Далее следует перечень
других частей тела с указанием их символического значения; закан�
чивает его голова, которая символизирует любовь5. На наш современ�
ный вкус подобная аллегория может показаться противоестественной

1 Eth. 15, 28–31. Традиционный в святоотеческой литературе пример
покаяния. Ср.: Амфилохий Иконийский. Сочинения, 114–116. Ср. так�
же в Великом Каноне Андрея Критского, песнь 8: «Слезную Спасе сткля�
ницу, яко миро истощавая на главу, зову Ти, якоже блудница, милости
ищущая».

2 Eth. 15, 74–79.
3 Eth. 2, 1, 44–46. Ср. в Великом Каноне Андрея Критского, песнь 9:

«Да не горшая, о душе моя, явишися отчаянием, хананеи веры слышав�
шая, еяже дщи словом Божиим исцелися».

4 Eth. 2, 1, 44–46. Ср.: Григорий Богослов. Песнопения исторические,
12 [1182 A].

5 Eth. 4, 369–585.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание82

и малопривлекательной, но для византийского уха она звучала весьма
изящно и поэтично1.

Следующий пример показывает, как несколько уровней аллегории
соединяются в одном толковании, в котором, кроме того, присутст�
вует и уровень текстуальной (буквальной) интерпретации. Вернемся к
1�му Нравственному Слову Симеона. Изложив ветхозаветную типо�
логию Христа и Девы Марии, он обращается к толкованию Мф. 22: 2–
4 («Царство Небесное подобно человеку царю, который сделал брач�
ный пир для сына своего»). Эта притча — о Боге Отце и Боге Сыне,
утверждает Симеон; Бог Отец сделал брачный пир для Сына Своего:

Но мысль о величии снисхождения [Его] приводит меня в исступ�
ление... Ибо Он приводит Ему в качестве невесты дочь того, кто
восстал против Него и совершил прелюбодеяние и убийство... —
Давида, сына Иессеева, который убил Урию и прелюбодействовал
с его женой. Его дочь, пренепорочную, говорю, Марию, пречистую
и чистую Деву, привел [Ему] как невесту2.

Затем, после описания Благовещения, когда произошел «мистический
брак Бога» с человечеством, Симеон приглашает читателя более внима�
тельно взглянуть на текст притчи. В греческом оригинале Евангелия царь
устроил ãÜìïé («брачные пиры», слав. «браки») для своего сына. Почему
Иисус использует множественное число вместо единственного (ãÜ-

ìïò)? — спрашивает Симеон, заостряя внимание на буквальном смысле
рассматриваемого текста. «Потому что такой брачный пир всегда случа�
ется с каждым из верных и с сынами века сего». Притча, рассказанная
Иисусом, — это также аллегория того мистического опыта, посредством
которого человек заново рождается в Духе. Мы уже цитировали отрывок,
в котором Симеон описывает, как человек может зачать и носить Бога,

1 Ср. описание частей человеческого тела в Hymn 15, 141–174. Ср.
также интересную, хотя и не прямую, параллель из сирийской традиции —
объяснение мистического значения членов Тела Христа в анонимном трак�
тате (с неустановленной датой): Graffin. Explication, 263–277.

2 Eth. 1, 9, 21–44.

www.tezaurliturgic.ro



Глава I. Преподобный Симеон и Священное Писание 83

подобно Деве Марии. Это рождение Бога внутри нас, по Симеону, являет�
ся и нашим мистическим обновлением, когда мы соединяемся с Божествен�
ным Словом, сочетаемся с Ним1.

Хотя в 1�м Нравственном Слове Симеон и не говорит прямо о своем
собственном мистическом опыте, такой опыт несомненно подразумева�
ется: Симеон двигается от достаточно обобщенного типа аллегории к
более личностному. Рассмотрим несколько отрывков, в которых библей�
ский текст использован Симеоном для описания его собственного мис�
тического опыта. Согласно нашей классификации, это аллегория второго
вида.

Как мы уже говорили, Симеон понимает Библию как книгу, в кото�
рой отражены взаимоотношения Бога с людьми. У каждого библей�
ского персонажа своя связь с Богом, и ни один человек в Библии не
остается нейтральным по отношению к Богу: каждый делает свой вы�
бор за Него или против Него. В одном случае взаимоотношения с Бо�
гом строятся на абсолютном доверии и послушании, как у Авраама;
в другом — они представляют собой цепь грехопадений и раскаяний,
заблуждений и возвращений, как у Давида; иногда же они заканчива�
ются полным отпадением от Бога, как у Иуды. Путь к Богу никогда и
ни для кого не бывает легким; он может включать в себя многочислен�
ные драматические повороты, сопряженные с глубокими страдания�
ми, но в то же время он может позволить человеку достичь истинной
благодати будущего века и узреть Господа еще в земной жизни, как
это было дано святым подвижникам.

Далее Симеон показывает, что его собственный мистический опыт
соответствует опыту других: в подтверждение этого он приводит биб�
лейские параллели. Удивительный пример подобного толкования мы
находим в 19�м Гимне, где вся Священная История рассматривается
Симеоном как прототип его собственного опыта созерцания Бога в со�
стоянии экстаза:

Кто перешел тот темный воздух,
Который Давид называет стеной (Пс. 17:9),

1 Eth. 1, 9, 74 – 10, 96.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание84

А Отцы назвали «житейским морем»1,
Тот вступил в пристань,
В которой он обретает всякое благо.
Ибо там рай, там древо жизни,
Там сладкий хлеб, там Божественное питие,
Там неисчерпаемое богатство дарований.
Там купина горит, не сгорая,
И обувь тотчас с ног моих спадает.
Там расступается море, и я прохожу один
И вижу врагов, потопляемых в водах.
Там созерцаю я древо, в мое сердце
Бросаемое, и все горькое претворяется [в сладкое].
Там обрел я скалу, источающую мед...
Там ел я манну — хлеб ангельский,
И не возжелал больше ничего человеческого.
Там увидел я сухой жезл Ааронов процветшим
И изумился чудесам Божиим2.

Чтобы осознать значение данного отрывка, вспомним, что каждый
из упомянутых персонажей имеет долгую историю истолкования в
патристической и литургической традициях. Например, «божествен�
ное питие», т. е. вода, изведенная Моисеем из скалы (Числ. 20:8–11),
рассматривается как прообраз благодати Христа Спасителя3. Горящий
куст (Исх. 3:2–4) символизирует Пресвятую Деву, которая приняла
во чреве Бога и родила «без истления»4. Переход через Чермное море

1 Это выражение встречается у Оригена, Григория Нисского и других
авторов. См.: Ориген. Беседы на Иеремию, 18, 5, 22 [156]; Григорий Нис�
ский. О жизни Моисея, II [74]. Однако Симеон, вероятно, имеет в виду
следующий литургический текст: «Житейское море воздвизаемое зря на�
пастей бурею, к тихому пристанищу Твоему притек».

2 Hymn 19, 107–127.
3 Ср.: Пасхальный Канон Иоанна Дамаскина, песнь 3�я: «Приидите,

пиво пием новое, но не от камене неплодна чудодеемое, но нетления источ�
ник, из гроба одождивша Христа, в Немже утверждаемся».

4 Ср.: Богородичен из Канона Феодора Студита в Неделю 3�ю Великого
Поста, песнь 3: «В купине Моисей Твое образно таинство древле, Чистая,

www.tezaurliturgic.ro



Глава I. Преподобный Симеон и Священное Писание 85

(Исх. 14:21–28) — это прообраз Пасхи, перехода от смерти к жизни1;
нередко этот эпизод толкуется и как прообраз Крещения (ср.: 1 Кор.
10:2)2. Дерево, с помощью которого Моисей превратил горькую воду
Мерры в сладкую (Исх. 15:23–25), является символом Креста3. «Мед
из камня» (Втор. 32:13) иногда считается символом Богородицы4.
Манна, которую Господь послал Израилю (Втор. 16:4; 14–16), симво�
лизирует Евхаристию, как это показал Сам Христос (Ин. 6:31–51), а
также Богородицу (см. выше)5. Расцветший жезл Аарона (Числ. 17:
2–8) рассматривается как прообраз Богородицы6, или, по другому тол�
кованию, как прообраз Креста7.

Весь этот широкий спектр значений, несомненно, присутствует в
памяти Симеона, когда он перечисляет библейские образы, однако в
первую очередь он видит в этих образах себя и свой опыт. Для него
речь идет не просто о событиях из истории Израиля, которые прообра�
зуют тайны Нового Завета, но о фактах его собственной мистической
биографии. Обращаясь к Новому Завету, Симеон и там узнаёт свою

виде; якоже бо оныя пламень, огнь Божества Твою утробу не опали». Это
толкование принадлежит Григорию Нисскому: О жизни Моисея, II [39].

1 Ср.: Пасхальный Канон Иоанна Дамаскина, песнь 1�я: «...Пасха, Гос�
подня Пасха, от смерти бо к жизни и от земли к небеси Христос Бог нас
преведе, победную поющая». Жанр канона предусматривает девять пес�
ней, первая из которых посвящается переходу через Чермное море.

2 См.: Lundberg. Typology, 116–145; Daniélou. Bible, 86–98.
3 Ср.: Григорий Нисский. О жизни Моисея, II [75].
4 Ср.: Акафист, икос 6: «Радуйся, каменю, напоивший жаждущия жиз�

ни... Радуйся, пище, манны приемнице... Радуйся, земле обетованная; ра�
дуйся, из неяже течет мед и млеко».

5 Григорий Нисский, вслед за Оригеном, дает третье толкование манны,
которая понимается им как Слово Божие: «Этот хлеб, который не от земли,
есть Слово». См.: О жизни Моисея, II [77]. Ср.: Daniélou. Bible, 148–151.

6 Ср.: Канон Пресвятой Богородице Иосифа Песнописца (Суббота ака�
фиста на утрени), песнь 7: «Радуйся, Богоневесто, жезле тайный, цвет не�
увядаемый процветший».

7 Ср.: Канон Святому Кресту, песнь 3, ирмос: «Жезл во образ тайны
приемлется, прозябением бо предразсуждает Священника...».

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание86

собственную историю в описываемых событиях, будь то Благовещение,
исцеление слепого или воскрешение Лазаря:

Там услышала [душа моя]: «Радуйся, благодатная,
Ибо Господь с тобою и в тебе во веки!» (Лк. 1:28).
Там услышал я: «Омойся в купели слез»;
Сделав это, я уверовал и внезапно прозрел (Ин. 9:7).
Там я похоронил себя во гробе через совершенное смирение,
Но Христос пришел с безмерной милостью,
Отвалил от него тяжелый камень зол моих
И сказал: «Выходи оттуда, словно из гроба мира сего»

(Ин. 11:38–44)1.

Мы видим, что для Симеона Писание не является объектом толко�
вания; скорее он сам становится субъектом повествования: он воспри�
нимает библейский рассказ не извне, как комментатор, но изнутри,
как если бы он являлся одним из его героев. Мистическое восприятие
новозаветной истории приводит к созерцанию Христа в Его страдани�
ях, смерти и воскресении, а также к переходу в будущую жизнь:

Там я увидел, как бесстрастно пострадал мой Бог2,
И как Он стал мертвым, будучи бессмертным,
И воскрес из гроба, не разрушив печатей.
Там узрел я будущую жизнь и нетление,
Которое Христос дарует ищущим Его,
И обрел Царство Небесное, сущее внутри меня,
Которое есть Отец, Сын и Дух3.

1 Hymn 19, 130–139.
2 Ср. учение о «бесстрастном страдании» Христа у Оригена, Мефодия

Олимпийского, Кирилла Александрийского и др.: Ориген. Толкование на
Евангелие от Матфея, 10, 23 [33]; Мефодий. Против Порфирия, 2 [505];
Кирилл. Послание 4, 45 [48 A], и др.

3 Hymn 19, 140–146.

www.tezaurliturgic.ro



Глава I. Преподобный Симеон и Священное Писание 87

Иногда у Симеона встречаются весьма необычные мистические тол�
кования. В 20�м Огласительном Слове Иисус Христос рассматривает�
ся как прообраз истинного духовного отца: имеется в виду Симеон Сту�
дит. Если ты видишь, что духовный отец ест и пьет с мытарями и
грешниками (ср.: Мф. 9:11), не думай о страстном и человеческом, го�
ворит Симеон. Не дерзай просить твоего духовного отца, чтобы он по�
зволил тебе сесть по правую его руку или по левую (ср.: Мк. 10:37).
Если он говорит тебе и другим: «Один из вас предаст меня», спроси его
со слезами: «Не я ли, Господи?» (ср.: Мф. 26:21–22). Но возлежать на
его груди (ср.: Ин. 13:23) для тебя не полезно. Когда он будет распят,
умри с ним, если сможешь1. Мы будем способны по достоинству оце�
нить значение этого толкования только в том случае, если примем во
внимание ту исключительно важную роль, которую сыграл Симеон Сту�
дит в духовной биографии Симеона Нового Богослова.

В Священном Писании Симеона особенно привлекают те персона�
жи, которые сподобились увидеть Господа. По этой причине он обра�
щается к жизни апостола Павла, который встретил Христа на пути в
Дамаск (Деян. 9:3–5) и был восхищен на третье небо (2 Кор. 12:2).
Упоминает Симеон и о том, как Стефан видел Христа (Деян. 7:56). Но
для него важнее то, что подобные вещи могут произойти и с ним са�
мим, в его собственной жизни:

Что это за новое чудо, которое и ныне происходит?
Бог и ныне желает являться грешникам —
Тот, Кто некогда взошел гóре и воссел на Отчем престоле
На небесах, и пребывает сокровенным.
Ибо Он скрылся от очей Божественных апостолов,
И после этого, как мы слышали, один лишь Стефан
Видел разверзающиеся небеса и тогда сказал:
«Вижу Сына, стоящего одесную славы Отца»...
Но ныне — что означает это странное событие,
Происходящее во мне?..
Я обрел Того Самого, Кого видел издали,

1 Cat. 20, 78–145.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание88

Кого Стефан увидел в разверзающихся небесах
И Кого потом Павел увидел и ослеп...1

Если в данном отрывке Симеон рассматривает свой собственный
опыт как равнозначный опыту библейских персонажей, то в других
случаях он говорит о нем как о более значительном. Так, в 51�м Гимне
Симеон перечисляет персонажи Ветхого и Нового Заветов и утверж�
дает, что его, Симеона, собственный опыт несравненно более удивите�
лен. Моисей видел Господа в облаке на горе Синай всего один раз, а
Симеон постоянно видит Его как несказанный свет. Апостол Павел
был восхищен на третье небо один раз за четырнадцать лет до того, как
написал об этом, а Симеон удостаивался подобного созерцания много�
кратно. Стефан увидел Христа перед смертью, а Симеон видел Его по�
стоянно от юности на протяжении всей жизни. Енох и Илия были воз�
несены на небо и избежали смерти, а Симеон уже «преодолел смерть»2.

События Ветхого Завета прообразуют реальности Нового Завета,
однако вся Библия — это только тень того, что может случиться с че�
ловеком в его мистическом опыте:

Илия был взят на огненной колеснице,
И прежде него Енох...
Но что это в сравнении с тем, что происходит в нас?
Как вообще может сравниться тень с истиной?..
Итак, что такое огненная колесница, взявшая Илию,
Что такое преложение Еноха в сравнении с этим?
Думаю: как море, разделенное некогда жезлом,
И манна, сошедшая с небес, были только образом
И символами истины:
Море — Крещения, а манна — Спасителя;
Точно так же и то суть только символы и образ этого,
Имеющего несравненное превосходство и славу3.

1 Hymn 11, 1–9, 17; 75–77.
2 Hymn 18, 106.
3 Hymn 51, 67–113.

www.tezaurliturgic.ro



Глава I. Преподобный Симеон и Священное Писание 89

Манна кончилась, и люди, которые питались ею, умерли, а нас Плоть
Спасителя делает бессмертными, продолжает Симеон. Израилю при�
шлось сорок лет блуждать в пустыне, а нас Господь приводит от смер�
ти к жизни и от земли к небесам сразу, как только мы приняли Святое
Крещение и причастились Его Тела и Крови. «Господь сделал меня но�
вым небом и вселился в меня: никто из древних святых не удостоился
ничего подобного», — восклицает Симеон1.

Насколько соответствуют святоотеческой Традиции эти настойчи�
вые утверждения Симеона о превосходстве его личного мистического
опыта над опытом библейских персонажей? Идея о том, что Библия про�
образует мистический опыт человека, не нова: мы уже отмечали ее у
Оригена и Максима Исповедника (можно, безусловно, добавить и дру�
гие имена). То, что Писание следует постигать через опыт, тоже было
общим местом, особенно в монашеской литературе. Мы даже можем
вспомнить по агиографическим источникам о людях, которые начали
исполнять заповеди Божии до того, как прочитали Писание, или вовсе
не читая его. Мария Египетская, житие которой было весьма популярно
в Византии2, даже не читала Евангелие до того, как отправилась в пусты�
ню; когда же она достигла состояния духовного совершенства, она смог�
ла цитировать Библию наизусть, не зная текста: аскетические подвиги
полностью заменили ей чтение Писания3. Павел Препростой, придя в
монастырь, заучил в качестве руководства к действию три первых стиха
из 1�го псалма, после чего отправился в пустыню и провел много лет в
строгом воздержании и постоянной молитве «день и ночь»: этому чело�
веку трех стихов оказалось достаточно для «пути ко спасению и науки
благочестия» (ad viam salutis et scientiam pietatis)4.

Симеон фактически развивает те же самые идеи, подчеркивая, что
опыт причастия Христу во Святом Духе выше любого формального
отражения этого опыта, в том числе и в Писании. В конце концов, Писа�
ние — это лишь средство, помогающее жить с Богом и в Боге:

1 Hymn 51, 114–135.
2 Симеон в своих сочинениях многократно ссылается на жизнь этой святой.
3 Житие Марии Египетской, 31 [3717 D — 3720 A].
4 Руфин. История египетских монахов, IX, 2, 7 [313].

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание90

...Кто сознательно обрел в себе Бога, дающего людям знание, тот
прочитал все Священное Писание и собрал весь плод пользы от чте�
ния: он более не будет нуждаться в чтении книг. Почему так? Пото�
му что беседующий с Тем, Кто вдохновил авторов Божественных
Писаний, посвящаемый Им в сокровенные и несказанные таинства,
сам станет для других богодухновенной книгой, содержащей новые
и ветхие тайны, написанные в ней перстом Божиим...1

В этих словах Симеона не отрицается необходимость чтения Свя�
щенного Писания; скорее, здесь мы видим особенно яркое выражение
традиционной восточно�христианской идеи о том, что следует под�
ниматься от буквы Писания к его внутреннему смыслу, а от последне�
го — к Тому, Кто стоит за словами Библии.

* * *

Обобщая основные принципы подхода Симеона к Библии, мы можем
сказать, что он понимает Писание как часть великой Традиции, вклю�
ченным в которую ощущает и себя самого. В своих толкованиях библей�
ских текстов он не порывает с традиционным пониманием, но основыва�
ется на толкованиях Святых Отцов, используя как буквальный, так и
аллегорический методы. Тем не менее, рассматривая Библию как исто�
рию взаимоотношений между Богом и людьми, Симеон постоянно ищет
параллели между своим духовным опытом и опытом библейских геро�
ев. Это приводит к тому, что он дает глубоко личные трактовки библей�
ских событий, придавая им мистический смысл. Последний тип толкова�
ния представляется нам наиболее оригинальным аспектом библейского
экзегезиса преподобного Симеона Нового Богослова.

1 Cap. 3, 100.

www.tezaurliturgic.ro



Глава II

ПРЕПОДОБНЫЙ СИМЕОН
И БОГОСЛУЖЕНИЕ

В жизни каждого монаха богослужение занимает весьма значитель�
ное место; как правило, насельники монастыря проводят в храме много
часов ежедневно. В течение почти пятидесяти лет своего монашества1

Симеон ежедневно посещал храмовые службы. Анализ его богословия
был бы неполным, если бы мы не указали на огромное значение богослу�
жения для его жизни и духовности.

В настоящей главе мы рассмотрим отношение Симеона к трем глав�
ным составляющим православной богослужебной традиции: днев�
ному кругу монастырского богослужения, Евхаристии и годичному
кругу церковных праздников. Для лучшего понимания его личного
отношения к каждой из этих трех составляющих мы также изложим
основные принципы и элементы монастырского богослужения, ха�
рактерные, в частности, для константинопольских обителей времен
Симеона. Вопрос о том, как часто монахи на Православном Востоке
причащались, будет рассмотрен в связи с взглядами Симеона на Ев�
харистию.

1 Это число мы получаем, прибавив приблизительно три года, которые
Симеон провел в монастырях до своего рукоположения, к сорока восьми
годам его священства.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание92

1. Основные принципы и элементы
богослужения в раннем монашестве

В монашеской традиции, с самого ее зарождения, слова апостола
Павла «Непрестанно молитесь» (1 Фес. 5:17) понимались буквально:
в соответствии с ними был организован распорядок дня монахов. Этот
распорядок включал участие в храмовом богослужении, личную ке�
лейную молитву и «телесный труд», во время которого монаху не сле�
довало прерывать внутреннее молитвенное предстояние Богу1. Биб�
лейское выражение «ходить перед Богом» (Быт. 5:22; 6:9 и др.) в
монашеской традиции понималось в том смысле, что монах должен про�
водить жизнь, целиком ориентированную на Бога, т. е. пребывать в не�
престанном памятовании о Боге и исполнении Его заповедей.

Это основополагающее правило по�разному воплощалось в жизнь
в каждом из трех типов монашества: отшельническом, скитском и
общежительном2. Отшельники приходили в храм не часто: порой они
годами не покидали келлию, и храмовое богослужение у них почти
полностью заменялось личной келейной молитвой. Скитские монахи
посещали храм раз или два в неделю. В общежительных монастырях
службы в храме были главной основой ежедневной молитвы; их допол�
няла, но никогда не заменяла молитва в келлии.

Общежительные монастыри IV в. также отличались один от другого
количеством совершавшихся служб и их структурой. Египетские мона�
шеские источники сообщают о двух основных ежедневных службах:
одной на рассвете и другой вечером; обе службы включали пение две�
надцати псалмов3. За пределами Египта, особенно в городских монасты�

1 Leloir. Désert, 173.
2 О трех типах монашества см.: Deseille. Lumière, 21–26. Ср.: Иоанн

Лествичник. Лествица, 1 [641]. Слово «скитский» образовано от Скит
(греч. ÓêÞôç), которое из имени собственного (означавшего монашеский
центр в египетской пустыне — ныне Вади�эль�Натрун) превратилось в
нарицательное (обозначающее небольшой монастырь — нечто среднее
между общежительным монастырем и келлией пустынника).

3 Taft. Hours, 60.

www.tezaurliturgic.ro



Глава II. Преподобный Симеон и богослужение 93

рях, монахи усвоили некоторые элементы соборного богослужения, в
частности, последования утрени, вечерни, часов и повечерия1. Палес�
тинские и антиохийские источники упоминают семь служб: ночное псал�
мопение на рассвете (полунощницу) и утреннюю молитву при восходе
солнца (утреню), службы третьего, шестого и девятого часов, затем ве�
черню и псалмопение перед сном (повечерие)2. Василий Великий в
наставлениях каппадокийским аскетам рекомендует совершать
семь служб в день, буквально толкуя слова Псалма 118:164:

Пусть вся жизнь будет временем молитвы. Однако, поскольку
для перемены необходимо прерывать усиленное псалмопение и пре�
клонять колени, будем соблюдать те часы, которые как образец за�
поведали нам святые… И поскольку Давид говорит: Семикратно
в день прославляю Тебя за суды правды Твоей, нам следует иметь
это за правило и семь раз в день восхвалять Бога3.

Это указание, очевидно, соответствовало практике, уже принятой
каппадокийскими общинами аскетов во времена Василия; позднее та�
кая практика была подкреплена теорией «седмерицы» служб как основы
монастырского богослужебного строя4.

1 Taft. Hours, 90.
2 Ibid., 79.
3 Слово аскетическое (40), 4 [877 AB].
4 Согласно этой теории, «седмерицу» составляют вечерня, повечерие,

полунощница, утреня (с первым часом), третий, шестой и девятый часы.
Литургия не входит в это число, не будучи ежедневным богослужением, а
также потому, что в качестве восьмой службы она символизирует «век
грядущий». «Седмерица» служб не означала того, чтобы, как казалось неко�
торым ученым, принцип непрестанной молитвы отвергался в египетском
монашестве; напротив, то и другое сосуществовало. См.: Mensbrugge. Prayer�
Time, 453; ср.: Veilleux. Liturgie, 281–282. В «Изречениях пустынных отцов»
(Епифаний, 3 [164 В�С]) имеется следующий рассказ: Епифания Саламин�
ского известил игумен подчиненного ему монастыря в Палестине: «Мы не
оставляем твоего правила и тщательно отправляем богослужение в третий,
шестой, девятый часы и вечером». Епифаний повелел в ответ сказать игуме�

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание94

Главным литургическим текстом ранней Церкви была Псалтирь. Из�
бранные псалмы легли в основу каждой службы соборного чина (т. е.
отдельные псалмы были выбраны для утрени, вечерни, часов и других
служб). В монастырском чине этот принцип сочетался с практикой
чтения всей Псалтири в течение недели. У некоторых авторов IV и V вв.
можно найти свидетельства относительно структуры монашеского
богослужения на христианском Востоке того времени. Так, Василий
Великий, описывая всенощное бдение в каппадокийских обителях,
указывает на то, что оно включало череду псалмов, которые пелись на
два хора, а также псалмы, которые возглашал один монах, остальные
же отвечали ему1. Иоанн Златоуст описывает монахов, которые поют
«все единым гласом, составив единый хор»2. Иоанн Кассиан Римлянин
говорит о том, что во время совершения службы двенадцати псалмов
пение чередуется с безмолвной молитвой3. Таким образом, пение, —
как антифонное, так и общее, — одноголосное чтение с рефреном, ис�
полняемым всей общиной, а также молчаливая молитва были главными
элементами монашеского богослужения4.

Хотя некоторые христианские гимны вошли в монастырские бого�
служебные уставы, ранние монахи, как правило, не одобряли разви�
тую гимнографию и любому другому виду пения предпочитали псалмы.
Гимнография соборного устава встречала даже открытое неприятие,
особенно в среде отшельников. Египетский отшельник Памво на воп�
рос, почему он не поет тропари и каноны5, как это делают в александ�

ну: «Из этого следует, что в прочие часы вы пребываете без молитвы; но
истинному монаху подобает непрестанно молиться и петь в сердце своем».

1 Письмо 207, 3 [186].
2 Беседы на Евангелие от Матфея, 68 [297].
3 Об общежительных установлениях, 2, 5–20 [20–26].
4 Нам неизвестно, когда именно молчаливая молитва была изъята из

чина монастырского богослужения, но позднейшие источники, например,
Студийский типикон, не упоминают о ней.

5 Тропарь — первоначально (около IV в.) краткая молитва, написанная
ритмической прозой и исполнявшаяся после каждого стиха псалма; в позд�
нейшем византийском обряде (VI–IX вв.) тропарь обособился от псалмов

www.tezaurliturgic.ro



Глава II. Преподобный Симеон и богослужение 95

рийских приходах, с усмешкой ответил: «Монахи не для того удалились
в пустыню, чтобы выказывать себя перед Богом, изображать что�то, петь
песни, составлять лики, размахивать руками и переминаться с ноги на
ногу»1.

2. Монастырское богослужение в Константинополе
времен преподобного Симеона

На развитие городского монастырского богослужения всегда ока�
зывал влияние соборный чин, но это влияние было особенно сильным
в Константинополе. Здесь в монастырские службы вошли многие песно�
пения, заимствованные из чина Великой Церкви (Святой Софии) —
главного собора византийской экумены. Этот чин отличался особым
великолепием и торжественностью благодаря частому присутствию
императора и патриарха на соборных службах2. Непосредственное
влияние соборного устава на богослужение Студийского монастыря в
Константинополе засвидетельствовано рядом заметок в Студийском
Ипотипосисе (греч. FÕðïôýðùóéò — устав, буквально «образец»), кото�

и превратился в самостоятельный жанр богослужебной гимнографии. Ка�
нон состоит из девяти песней, каждая из которых содержит несколько тро�
парей, ср.: Wellesz. History, 171, 198.

1 Christ — Paranikas. Anthologia, XXIX–XXX. Ср. следующий рассказ:
Ученик пришел к старцу с жалобой на то, что хотя он «вычитывает канон
и часы, согласно Октоиху», он не может приобрести истинного сокруше�
ния души. Старец отвечал: «Именно поэтому сокрушение и плач уходят от
тебя. Вспомни, как великие Отцы, жившие в одиночестве и без предписан�
ных напевов и тропарей, лишь с немногими псалмами воссияли в мире,
подобно звездам. Таковы были авва Павел Препростой, авва Памво, авва
Аполлон и другие Божественные Отцы; они воздвигали мертвых и изгоня�
ли бесов, и творили то не пением, не тропарями и гласами (ïÙê dí _óìáóé

êár ôñïðáñßïéò êár }÷ïéò), но молитвой от сокрушенной души и постом…»;
ÅÙåñãåôéíüò, 11, 5, 3 [2, 169]. Отметим, что, поскольку каноны вошли в визан�
тийский богослужебный обиход не ранее VI–IX вв., невозможно отнести
этот эпизод ко времени ранее указанного периода.

2 Wellesz. History, 165.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание96

рый восходит к Феодору Студиту1; Ипотипосис предписывает заменять
обычные части монастырской службы «тем, что принято в Великой Цер�
кви»2.

Другим фактором, оказавшим еще большее влияние на развитие
монастырского богослужения в Константинополе, был расцвет мона�
шеской гимнографии в период с VI по IX в.: этот расцвет связан с име�
нами таких выдающихся гимнографов, как Роман Сладкопевец, Анд�
рей Критский, Иоанн Дамаскин, Косма Маиумский, Феодор Студит и
др.3 Их поэтические произведения включались в богослужение Студий�
ского монастыря и прочих константинопольских обителей наряду с
псалмами, чтением из Писания и житий, а также древнехристианскими
гимнами.

Таким образом, литургическая традиция константинопольских мо�
настырей включала в себя богослужебные элементы древних монастыр�
ских чинов, элементы соборного чина, а также поэтическое наследие
прославленных византийских гимнографов, среди которых было нема�
ло студитов4. В основном структура ежедневного богослужения по Сту�
дийскому уставу соответствовала богослужебному уставу Великой Церк�
ви, о чем свидетельствует следующая сравнительная таблица5:

1 Современная наука предполагает, что устав был записан последова�
телями Феодора после его кончины. См.: Leroy. Reforme, 208–209; Taft.
Athos, 183. Относительно двух версий (мы пользуемся обеими) см.: Berto%
nière. Vigil, 165–166.

2 Ср.: Ипотипосис: «В литургии не поем “Благослови, душе моя, Госпо�
да” (Пс. 102), но то, что принято в Великой Церкви»; цит. по: Дмитриев%
ский. Описание, I, 1, 227 (в версии PG 99 это замечание отсутствует).

3 См.: Ware. Meaning, 40–42.
4 Schmemann. Introduction, 211. В целом, студийское богослужение

было сплавом службы палестинской Лавры св. Саввы и материала из бого�
служения Великой Церкви в Константинополе. См.: Taft. Athos, 182.

5 Службу Великой Церкви мы приводим по реконструкции, содержа�
щейся у Mateos. Typikon, XXII–XXIII. В отношении Студийского устава
см., в частности, описание служб 1 и 2 сентября по типикону монастыря
Богородицы «Эвергетиды»: Дмитриевский. Описание, I, 1, 256–259.

www.tezaurliturgic.ro



Глава II. Преподобный Симеон и богослужение 97

Великая Церковь Студийский устав

ВЕЧЕРНЕЕ БОГОСЛУЖЕНИЕ

Псалом 140 с тропарем Псалом 140 со стихирами1

Вход Патриарха (Вход) и «Свете тихий»
Прокимен2 Прокимен

и «Сподоби, Господи»
Три кратких антифона Стихира и «Ныне отпущаеши»
Тропарь (трижды) Тропарь
Отпуст Отпуст

УТРЕННЕЕ БОГОСЛУЖЕНИЕ

Ночные псалмы3 Шестопсалмие4

Антифоны и вход Гимн «Бог Господь и явися
(в праздники) нам»
Тропарь (в праздники) Тропари

Кафизмы5 и чтения6

Псалом 50 с припевом Псалом 50
Канон и чтения7

Псалмы 148–150 Псалмы 148–150, стихиры
Славословие и Трисвятое Славословие и Трисвятое
Ектении, отпуст Тропари, ектении и отпуст

1 Стихира — разновидность тропаря, характерная для более позднего
византийского чина (VII–IX вв.).

2 Прокимен (от ðñüêåéìáé — предварять) — краткий стих, обычно из
псалмов, предшествующий чтению из Священного Писания.

3 В их состав входили псалмы 3, 62 и 133.
4 В него входили псалмы 3, 37, 62, 87, 102 и 143.
5 Кафизма (от êáèßæù — «сидеть») — одна двадцатая часть Псалтири.
6 Чтения (Píáãíþóåéò) после каждой кафизмы обычно включали писа�

ния ранних Отцов, например, Ефрема Сирина, Григория Богослова и др.
7 Чтения после третьей и шестой песней канона обычно были посвя�

щены празднуемому святому.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание98

Студийский богослужебный устав отличается от устава Великой
Церкви тем, что в нем предусмотрены кафизмы, чтения, стихиры и
каноны, которые вошли в студийское богослужение и заменили более
древние элементы, такие как антифоны и тропари.

Ежедневный круг богослужения в обителях Константинополя со�
ответствовал идее «седмерицы» и включал ночную службу1, утреню с
первым часом, третий, шестой и девятый часы, вечерню и повечерие.
Можно сравнить указания в литургических памятниках студийской
традиции с замечаниями Никиты Стифата в его «Житии Симеона» и
различными упоминаниями о богослужении в Словах самого Симео�
на. Так, описывая жизнь Симеона в монастыре святого Мамаса, Ники�
та свидетельствует, что «в воскресенье и праздник келлия видела его
бодрствующим с вечера до утра»2. Эта ремарка Никиты подтверждает,
что в монастыре не совершались бдения даже по большим праздни�
кам. В будни Симеон вставал «в седьмом часу по полуночи» (т. е. около
часу ночи) и шел в храм на пение «утренних песней» (dùèéíïr Ûìíïé);
затем он присутствовал на утрени (–ñèñïò)3. По�видимому, под терми�
ном «утренние песни» подразумевается ìåóïíõêôéêüí (полунощница);
утреня, возможно, следовала за ней. По окончании утрени был долгий
перерыв: Симеон мог провести некоторое время в келлии, затем поси�
деть снаружи4, после чего возвращался в келлию, где читал Священное

1 Т. е. ìåóïíõêôéêüí (полунощницу). Эту службу не следует путать со
всенощным бдением, которое существовало в палестинских обителях, но
не было характерно для студийской традиции. Ср.: Дмитриевский. Описа�
ние, I, 1, CXXIX.

2 Житие 25, 13–14.
3 Житие 28, 1–3.
4 Выражение «выходил на êÜèéóìá келлии» (Житие 26, 19–20) можно

понять в том смысле, что Симеон садился на сиденье (êÜèéóìá) вне келлии
и отдыхал. Другое возможное толкование: Симеон шел в храм на соверше�
ние часов (т. е. ôñéôïÝêôé, что включало избранные псалмы или даже, Вели�
ким Постом, кафизмы); так это место понял И. Озэрр. См.: Hausherr. Mys�
tique, 37 (прим. 4). Нам, однако, представляется более достоверным первое
объяснение.

www.tezaurliturgic.ro



Глава II. Преподобный Симеон и богослужение 99

Писание и жития святых, а также «переписывал боговдохновенные кни�
ги»1. Затем следовала Литургия (¹ èåßá PíáöïñÜ — «Божественное воз�
ношение»)2. Никита упоминает и вечернее богослужение (правда, лишь
косвенно)3.

В творениях Симеона мы находим ссылки на утреню (–ñèñïò) с «ше�
стопсалмием» (eîÜøáëìïò), «стихословием» (óôé÷ïëïãßá), «чтениями»
(Píáãíþóåéò) и заключительным тропарем4. Симеон ничего не говорит
о третьем и шестом часах как отдельных службах5, но упоминает пе�
рерыв между утреней и Литургией6. Он также упоминает вечерню
(ëõ÷íéêüí)7 и повечерие («вечерние молитвы»)8. Что касается полунощ�
ницы, то Симеон, вероятно, имеет ее в виду, когда говорит об Tìùìïé

(«непорочных»), т. е. Псалме 118, который является составной частью
полунощницы9. Симеон советует читать эту службу в келлии, из чего
приходится заключить, что ìåóïíõêôéêüí читался в обители св. Мамаса

1 Житие 26, 20 – 27, 2.
2 Житие 27, 5.
3 Житие 35, 19–20 (ôyò eóðÝñáò ìåôN ðOóáí Tëëçí ›ìíïëïãßáí — вечером,

после всех прочих служб).
4 Cat. 26, 20–67. Óôé÷ïëïãßá — чтение Псалтири, разделенной на кафиз�

мы. Что касается «чтения», то оно могло быть взято либо из Священного
Писания, либо из аскетической литературы. См. также: Krivochéine. SC
113, 70–75.

5 В Студийском уставе третий и шестой часы иногда объединялись в
одно ôñéôïÝêôé. Эта же служба совершалась в Великой Церкви в течение
Поста. Ср.: Mateos. Typikon, XXIV.

6 Cat. 26, 114–115.
7 Cat. 26, 257–261: термин ëõ÷íéêüí (букв.: «светилен») — синоним

термина eóðåñéíüò (распространенного в более поздние времена): оба тер�
мина означают вечерню.

8 Cat. 26, 268: слова eóðåñéíár åÙ÷áß (вечерние молитвы), употреблен�
ные наряду с «вечерней», должно быть, означают Pðüäåéðíïí (повечерие),
ср.: Krivochéine. SC 113, 92–93 (прим. 1).

9 Уже в IV в. Василий Великий связывал полунощницу с Псалмом 118.
См.: Правила пространные, 37, 5 [1016 B]. Ср.: Lamb. Psalms, 57.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание100

келейно1. Аллюзия на келейную молитву перед утреней2 подтверждает
такое предположение.

3. Суточный круг богослужения
в писаниях преподобного Симеона

Симеон считал ежедневное богослужение школой молитвы и ду�
ховной жизни. Он подчеркивает, сколь важно внимательно слушать
каждое слово церковной службы. Наставляя новоначальных, Симеон
пишет:

[Монах] должен вставать в полночь прежде утрени и молить�
ся установленной молитвой, и так после этого вставать вместе со
всеми на славословие (äïîïëïãßá) и внимательно и трезвенно все
его проводить, особенно внимая началу пения, т. е. шестопсалмию,
стихословию и чтениям неленостно, не расслабляясь телом, не пе�
реминаясь с ноги на ногу, не прислоняясь к стенам и колоннам, но
должен он крепко сложить руки, ноги равно утвердив на земле, не
вертя головой туда и сюда, не рассеиваясь умом… Глаза и душа долж�
ны быть нерассеянными и внимать только псалмопению и чтению и
силе воспеваемых и читаемых слов Божественного Писания, на�
сколько хватает сил, чтобы ни одно слово из него не прошло напрас�
но, но чтобы, насыщаясь всеми ими, душа его пришла в умиление,
смирение и Божественное просвещение Духа Святого3.

В этом тексте можно указать на несколько моментов. Во�первых,
Симеон предписывает телесную дисциплину, которая должна сопут�
ствовать дисциплине ума: невозможно быть сосредоточенным, если
тело в расслаблении. Может показаться неожиданным, что такой пи�
сатель�мистик, как Симеон дает столь подробные практические указа�
ния относительно состояния тела, положения ног и рук.

1 Cat. 26, 294–298.
2 Cat. 26, 20–27.
3 Cat. 26, 23–38.

www.tezaurliturgic.ro



Глава II. Преподобный Симеон и богослужение 101

Во�вторых, Симеон говорит об обуздании ума во время молитвы. Эта
тема весьма характерна для аскетических авторов. Иоанн Лествичник
пишет: «Начало молитвы состоит в том, чтобы отгонять приходящие по�
мыслы при самом их появлении; середина же ее — в том, чтобы ум заклю�
чался в словах, которые произносим или помышляем; а совершенство
молитвы есть восхищение ко Господу»1. Симеон по опыту знал, что суще�
ствует прямая связь между собранностью ума во время службы в храме и
способностью человека достигать мистического «восхищения к Богу».

В�третьих, Симеон указывает на то, что целью внимательного вслу�
шивания в слова богослужения является достижение просвещения и
единения с Богом2. Есть сходство между этими словами Симеона и од�
ним из Оглашений Феодора Студита, где тот говорит о необходимости
«внимательно вслушиваться в псалмопение и прилежно следить за чте�
нием», подчеркивая затем, что цель этого заключается в том, «чтобы
Чистый узрел нас чистыми, дабы нам просветиться, а не помрачиться»3.

Симеон говорит и еще нечто, унаследованное им от другого Студита—
Симеона Благоговейного:

...Если возможно, пусть никто из вас не проходит последование4 и
чтение без слез… Ибо, принуждая себя к тому, чтобы не провести без
слез уставное последование церковное, ты привыкнешь к этому бла�
гу, и в самом стихословии и в тропарях, которые поешь, питается
душа твоя, принимая в себя их Божественные мысли, и возвышается
ум твой через произносимое к умопостигаемому, и, сладко плача, ты
так пребываешь в церкви, словно на самом небе с вышними силами5.

Симеон Благоговейный в Слове аскетическом призывает монахов
молиться со слезами6 и «никогда не причащаться без слез»7. Нижеследую�

1 Лествица, 28 [1132 D]
2 Ср.: Василий (Кривошеин), архиепископ. Симеон, 82.
3 Большое Оглашение, I, 14.
4 EÁêïëïõèßá — термин, обозначающий церковную службу.
5 Cat. 26, 47–59.
6 Cм.: Слово аскетическое, 5, и др.
7 Там же, 24.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание102

щие советы Симеона�старшего прямо соответствуют тому, что Симеон�
младший говорит о присутствии на богослужении:

В собрании [церковном]... не переставай в сокрушении дерзно�
венно плакать, не обращая внимания на тех, кого это соблазняет
или кто над этим насмехается… [Плакать] весьма полезно новона�
чальным, особенно во время шестопсалмия, стихословия, чтения и
Божественной Литургии1.

Молиться со слезами советуют многие аскетические писатели, но
обычно они имеют в виду келейную молитву2. Симеон Благоговейный
распространил этот совет на церковное богослужение, и Симеон Новый
Богослов следовал его рекомендациям. Отметим, что Симеон считает
«стихословие и тропари» средствами к приобретению слез и сокруше�
ния: в этом явный контраст между его учением и упомянутым нами мне�
нием, характерным для раннего монашества, о том, что «тропари и кано�
ны» являются препятствием для достижения сокрушения и слез.

Однако, чтобы стать способным плакать во время богослужения,
недостаточно лишь присутствовать в храме и вслушиваться в слова
тропарей. Кто желает приобрести истинное сокрушение, тому следует
исполнять на деле все то, что он слышит в церкви:

Итак, хочешь ли никогда не причащаться без слез? Исполняй все,
что каждый день поешь и читаешь, и тогда сможешь и это непрестан�
но совершать… Если ты будешь непрестанно, от всего сердца, со сми�
ренномудрием и верой исполнять все, что читаешь или о чем слы�
шишь, как читают другие... тогда не только вечером и утром и в

1 Там же, 8.
2 Например, Иоанн Лествичник посвящает всю седьмую главу своей

«Лествицы» «радостотворному плачу»: он говорит о плаче перед сном и во
время трапезы [805 AB], каждый вечер [805 B], «в городах и среди молвы»
[816 C], «на всяком месте» [804 D], а также о «непрестанном плаче» [816 D].
Он, впрочем, в отличие от Симеона, не упоминает слезы в храме во время
богослужения.

www.tezaurliturgic.ro



Глава II. Преподобный Симеон и богослужение 103

полдень (Пс. 54:18), но и когда ты ешь и пьешь, а часто и когда разгова�
риваешь, поешь псалмы, читаешь, молишься и лежишь на постели,
Божественный этот и неизреченный дар, придя, будет следовать за то�
бой во все дни жизни твоей1.

Рассматривая отношение Симеона к Священному Писанию, мы уже
встречались с мыслью о необходимости исполнять все, о чем человек
читает в священных книгах. Теперь мы видим, как Симеон возвращается
к той же теме, говоря о богослужебных текстах, исполняемых в храме.

В Огласительных Словах Симеона есть еще несколько практиче�
ских указаний относительно того, как монаху следует вести себя за
богослужением. В частности, Симеон предписывает не выходить из хра�
ма прежде отпуста2. Он также говорит о поведении канонарха (чтеца)
в храме: тот, кому назначено возглашать песнопения за службой, дол�
жен делать это «не небрежно и нерадиво, но внимательно и трезвен�
но», словно в присутствии Самого Христа3.

В 30�м Огласительном Слове Симеон дает наставления, сходные с
26�м Словом: он также говорит здесь о необходимости внимания и со�
крушения во время службы. Однако здесь упомянута еще одна де�
таль, — а именно, что, внимая псалмам, следует «вспоминать также о
келейной молитве»4. Можно предположить, что здесь Симеон имеет в
виду практику непрестанной молитвы с повторением в уме краткой
формулы, например «Господи, помилуй». Как отмечает архиепископ
Василий (Кривошеин), в сочинениях, несомненно принадлежащих ав�
торству Симеона, никогда не говорится о традиционной Иисусовой мо�
литве в ее полной форме («Господи, Иисусе Христе, Сыне Божий, по�
милуй мя»); предпочтение отдается ее сокращенным вариантам; од�
нако Симеон говорит о том, что в аскетической традиции называется
êñõðôx ìåëÝôç («тайным поучением») или êñõðôx eñãáóßá («тайным де�

1 Cat. 4, 517–559.
2 Cat. 26, 61–62; 30, 197. Ср.: Житие 28, 4–5.
3 Cat. 30, 210–213. Ср. наставления канонарху у Феодора Студита:

Большое Оглашение, I, 3, 3 и Ямбы, 10.
4 Cat. 30, 195–196.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание104

ланием»)1. Целью такого тайного повторения в уме краткой молитвы
является непрестанное памятование о Боге; такую молитву обычно
практиковали между церковными службами, чтобы не терять собран�
ности ума и не забывать о присутствии Божием. Симеон считает, что
монах должен творить эту молитву и во время служб, одновременно
внимая словам псалмов и песнопений.

Как высоко ни ценил Симеон богослужение в храме, он утверждал,
что непрестанная молитва намного важнее:

Как главные заповеди содержат в себе все заключенные в них
частные заповеди, так и главные добродетели собирают в себе все
частные добродетели, заключенные в них... И непрестанно моля�
щийся включил в это все, и уже не имеет нужды семь раз в день
хвалить Господа (Пс. 118:164) или вечером и утром и в полдень
(Пс. 54:17) как уже исполнивший все, о чем мы молимся и поем
согласно канону и в определенные времена и часы2.

В этих словах акцент делается на монашеском идеале «хождения
перед Богом», т. е. на полном посвящении всей жизни Богу: как чтение
Священного Писания, так и присутствие на богослужении, в конеч�
ном итоге, суть лишь средства для достижения этой цели.

4. Литургия и Причастие.
Как часто монахи причащались?

В монастырях IV–V столетий Божественная Литургия совершалась
не каждый день. Например, в египетских общежительных обителях
святого Пахомия Литургия совершалась дважды в неделю: вечером в
субботу и в воскресенье до полудня3. Нет ясных свидетельств о том,

1 См.: Cat. 22, 278; Hymn 58, 355. Ср.: Василий (Кривошеин), архи%
епископ. Симеон, 79–82. О êñõðôx ìåëÝôç см.: Hausherr. Noms, 167–175.

2 Cap. 3, 100.
3 Veilleux. Liturgie, 228–235.

www.tezaurliturgic.ro



Глава II. Преподобный Симеон и богослужение 105

как часто причащался Антоний Великий и отшельники его круга: пред�
положительно, они приступали к Святым Тайнам всякий раз, когда тому
представлялся случай или возможность, т. е. нерегулярно1. К началу
VII в. общепринятым монашеским обычаем стало принятие Святых
Тайн каждое воскресенье: в «Луге духовном» мы постоянно встречаем
упоминания о такой практике2.

Несмотря на разнообразную практику, в раннем монашестве суще�
ствовала и мысль о ежедневном причащении: она встречается весьма
часто как в восточных, так и в западных источниках. Слова Молитвы
Господней «Хлеб наш насущный даждь нам днесь» (Мф. 6:11) нередко
истолковывались как указание на ежедневное принятие Святых Да�
ров3. Василий Великий говорит, что «хорошо и полезно приобщаться
каждый день», отмечая при этом, что в Каппадокии обычно приобща�
ются четыре раза в неделю4. Августин говорит о ежедневном (quotidie)
причащении5. В «Истории египетских монахов» пресвитера Руфина
есть описание небольшой монашеской общины аввы Аполлония в Егип�
те, где все монахи принимали Причастие ежедневно около девятого
часа (т. е. в три часа по полудни)6.

Как часто причащались монахи во времена Симеона? Причастие
было важным элементом духовной жизни Феодора Студита. Он сам
принимал Святые Тайны ежедневно и советовал другим причащаться

1 Hertling. Antonius, 80 ff.
2 Иоанн Мосх. Луг духовный, 4; 28; 79; 86; 106; 161; 177. Иоанн Мосх

также упоминает обычай, существовавший в Антиохии, причащаться один
раз в год, в Великий Четверг: см. Луг духовный, 79. Этот обычай, как ка�
жется, установился там достаточно рано: уже в IV в. Иоанн Златоуст обра�
щается с упреками к тем антиохийцам, которые причащаются лишь раз в
год, см.: Беседы на 1�е Послание к Тимофею, 5, 3 [529–530].

3 Киприан Карфагенский. О молитве, 18 [280]; Кирилл Иерусалим%
ский. Слова тайноводственные, 5, 15 [162].

4 Письмо 93 [203–204]. Говоря «мы приобщаемся четырежды в неде�
лю», Василий, возможно, имеет в виду и себя, и жителей Каппадокии.

5 Толкование на Евангелие от Иоанна, 16, 15, 35 [267].
6 Руфин. История египетских монахов, 7, 13, 4 [302].

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание106

часто1. В дисциплинарных правилах Феодора неоднократно упоминает�
ся причащение. Одно их этих правил предписывает епитимию инокам,
которые «уклоняются от дня Литургии»2; другое предусматривает нака�
зание тем, кто добровольно уклоняется от причащения3. В одном месте
Феодор укоряет тех, кто не причащается дольше сорока дней без осно�
вательной причины4. Весьма важным в этом отношении является текст,
в котором Феодор, сожалея о небрежном отношении монахов к прича�
щению, говорит: «Если в воскресенье еще приступают к таинствам, то
когда собрание бывает в другой день, никто не подходит. Прежде даже в
монастыре позволялось ежедневно причащаться желающим, ныне же
весьма редко случается такое или и вовсе не встретишь этого нигде»5. Из
писаний Феодора явно, что он поощрял частое причащение и что неког�
да, — во времена, которые он помнил, — обычай ежедневного причаще�
ния был распространен; тем не менее, в его время уже было немало ино�
ков, которые приступали к Святым Тайнам крайне редко.

Нет достаточных оснований утверждать, что Литургия совершалась
ежедневно в монастырях студийской традиции. Тот факт, что Феодор
причащался ежедневно, еще не означает, что практика ежедневного
совершения Литургии стала нормой после его кончины. В студийских
дисциплинарных правилах наряду с днями, когда служится Литургия,
упоминаются и дни безлитургийные6. В студийском Ипотипосисе мы
находим упоминание об обычае принимать åÙëïãßá (антидор)7 вместо
Причастия: последование, известное под названием «изобразительных»,

1 Письмо 555 [849].
2 Запрещения, 2, 31 [1753 А].
3 Там же, 1, 10 [1733 D].
4 Там же, 2, 6 [1749 B].
5 Малое Оглашение, 107.
6 Как в цитированных выше Запрещениях, 2, 31.
7 Буквально «благословение», т. е. благословленный хлеб, иначе назы�

ваемый в византийском обряде Píôßäùñïí (антидор), что значит «вместо
[Святых] Даров». Это был простой хлеб, который отнюдь не считался «При�
частием… под видом освященного хлеба», как кажется Д. Краусмюллеру.
См.: Krausmuller. Stoudios, 71.

www.tezaurliturgic.ro



Глава II. Преподобный Симеон и богослужение 107

которое обычно читалось перед Причастием, там предписывается чи�
тать перед принятием антидора1. Диатипосис Афанасия Афонского по�
вторяет это предписание2. Последнее вполне может означать, что ежед�
невное совершение Литургии не было общепринятым в Студийской
обители в VIII–IX вв.

Даже в XI в. ни ежедневное совершение Литургии, ни ежедневное
причащение не было нормой3. Интересен пример младшего современ�
ника Симеона, Павла Эвергетидского, игумена монастыря Пресвятой
Богородицы «Эвергетиды» («Благодетельницы») в Константинополе
между 1048 и 1054 гг. Он был решительным сторонником практики
ежедневного причащения: в своем сборнике святоотеческих текстов
под названием «Эвергетинос» он предлагает подборку патристических
текстов в поддержку такой практики4. Нам не известно, ввел ли Павел
традицию ежедневного причащения в своем монастыре, и если да, то
надолго ли эта традиция там сохранилась. В Типиконе Эвергетидской
обители, написанном преемником Павла Тимофеем, мы находим раз�
норечивые свидетельства, касающиеся принятия Святых Тайн. Там
встречается, например, следующий совет:

Подобает знать, что в других обителях, следующих уставу знаме�

1 Ипотипосис, 27 [PG 99, 1713 B]. Изначально изобразительны были
своего рода не�евхаристическим чином Причащения (менее торжествен�
ным, чем Литургия Преждеосвященных Даров). Позднее эта служба была
включена в евхаристическую Литургию. В развитии изобразительных был
также промежуточный этап, когда чин уже отделился от Причащения, но
еще не вошел в евхаристическую Литургию. См.: Mateos. Horologion, 66–
68. Студийский Ипотипосис как будто отражает именно этот этап.

2 Дмитриевский. Описание, I, 1, 248. Диатипосис был написан Афа�
насием незадолго до смерти (не позднее первых лет XI в.). См.: Taft. Athоs,
183. Поскольку Диатипосис был основан на Студийском Ипотипосисе, он
является важным свидетельством о литургической практике Студийского
монастыря.

3 Ср.: Herman. Kommunion, 210 ff.
4 См.: ÅÙåñãåôéíüò, 29 [4, 491–541].

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание108

нитого Студийского монастыря, изобразительны не поются на
Литургии; их поют после отпуста девятого часа, чтобы можно было
принять антидор. Но мы, принимая Божественные Тайны почти
ежедневно, решили совершать изобразительны келейно1.

Возможно, это замечание указывает на то, что, хотя в других мона�
стырях практика ежедневного совершения Литургии и причащения не
устоялась, в монастыре Павла причащение, а возможно и совершение
Литургии было ежедневным.

С другой стороны, в том же Типиконе мы находим прямое воспреще�
ние ежедневного причащения: «Непозволительно нам… причащаться
каждый день… Нам бы того хотелось, но из�за человеческой немощи и
затруднительности сего, мы не допускаем подобного». Однако автор раз�
решает монахам приобщаться один или три раза в неделю2. При чтении
Типикона создается впечатление, что в нем отразилась изначальная
мысль Павла о ежедневном приобщении, но что его преемники попыта�
лись откорректировать его мысль в соответствии с существовавшей тогда
практикой.

Следует отметить и другую деталь: в описываемую эпоху монахи не
причащались за каждой Литургией, совершалась ли она ежедневно или
нет. Хорошо известно, что в ранней Церкви все присутствовавшие на
Литургии приобщались Святых Христовых Тайн; те же, кто по той или
иной причине не мог причащаться, оставляли храм вместе с оглашенны�
ми. Павел Эвергетидский ссылается на эту практику в заглавии одного
из разделов своей антологии; любопытно, однако, что он не приводит ни
одного восточного источника в подтверждение ее и цитирует только за�
падного автора — Григория Двоеслова, папу Римского3. Он как будто
опять же пытается восстановить обычай, уже забытый к его времени.
Как доказывает протопресвитер Александр Шмеман, в период создания

1 Дмитриевский. Описание, I, 1, 603. Тот факт, что изобразительны
можно было совершать келейно, указывает, что ко времени Павла этот
чин уже не был связан с Причащением.

2 Там же, I, 1, 619–620.
3 См.: ÅÙåñãåôéíüò, 35 [4, 542 ].

www.tezaurliturgic.ro



Глава II. Преподобный Симеон и богослужение 109

«византийского литургического синтеза» (с VII по X в.) ритм принятия
Причастия не совпадал с ритмом совершения Евхаристии1: частота при�
общения зависела уже не от частоты совершения Евхаристии, как было
в ранней Церкви, а от личного благочестия каждого верующего. Даже в
монастырях, где Евхаристия совершалась ежедневно, не все принимали
Причастие за каждой Литургией. В тот же период Литургия потеряла
свой характер исключительной, праздничной службы, предвкушения
«восьмого дня», и была включена в ежедневное расписание монашеских
служб. Шмеман связывает все эти процессы с общим снижением евха�
ристического благочестия в описываемый период2.

Такова была евхаристическая практика в константинопольских
монастырях, когда Симеон проповедовал свое учение о Евхаристии и
пытался воплотить его в жизнь. Как уже было сказано, он сам прини�
мал Святые Тайны ежедневно с самого начала своей монашеской жиз�
ни, а после рукоположения взял себе за правило ежедневно служить
Литургию. В этом он следовал студийской традиции и, в частности,
примеру преподобного Феодора Студита. В писаниях Симеона мы на�
ходим упоминания о ежедневном причащении. Церковь не может жить
«не питаясь ежедневно (êáèE eêÜóôçí) сверхсущностным хлебом», —
говорит Симеон3, интерпретируя Ð Tñôïò dðéïýóéïò (Мф. 6:11) как «хлеб
сверхсущностный», который дает жизнь сущности людей. «Блаженны
те, кто питается каждый день Христом», — пишет он4. Симеон гово�
рит о «Теле и Крови Господа нашего Иисуса Христа, которые мы еже%
дневно видим, вкушаем и пьем»5.

Тем не менее, мы не находим у Симеона прямого совета приобщать�
ся ежедневно или ясного ответа на вопрос о том, как часто следует
причащаться. Симеон как будто допускал присутствие на Литургии
без причащения и не призывал к восстановлению древней практики
приобщения за каждой Литургией, как то делал Павел Эвергетидский.

1 Schmemann. Introduction, 199.
2 Ibid., 198–201.
3 Eth. 1, 6, 165–172.
4 Eth. 10, 790–791
5 Eth. 3, 433–435.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание110

Обращаясь к послушникам с наставлениями о том, как им надлежит вес�
ти себя за Литургией, Симеон заключает: «…Если ты достоин и допущен,
подходи со страхом и радостью к приобщению неизреченных даров»1.
Быть допущенным означает получить разрешение от духовного отца;
быть достойным предполагает приобщение с сознанием того, что чело�
век принимает в себя истинного Бога2, а также с сокрушением и слезами.
Совершенный может приобщаться ежедневно, говорит Симеон, цити�
руя литургический возглас:

«Святая святым!»… Итак, что же? Кто не свят, тот и недостоин?
Отнюдь. Но кто не исповедует ежедневно тайны сердца своего, кто
не являет должное покаяние в них... кто не плачет всегда... тот не�
достоин. А делающий все это и проводящий жизнь свою в стенани�
ях и слезах вполне достоин не только в праздник, но и каждый день,
хотя и дерзко сказать, с самого начала своего покаяния и обраще�
ния быть в Причастии этих Божественных Тайн3.

Тот же, кто не достиг этого состояния, должен приобщаться редко
или вовсе воздерживаться от Причастия:

Воздержись от Божественных и страшных Тайн… пока не при�
обретешь внутри себя совершенно твердое отношение к злым де�
лам греха… Когда увидишь, что пришел в такое состояние, тогда
приблизься… приобщиться не хлеба и простого вина, но Тела и Крови
Божиих и Самого Бога4.

Мы видим, что взгляды Симеона по вопросу о том, как часто надле�
жит причащаться, в целом совпадают со взглядами Феодора Студита:
ежедневное причащение возможно в идеале, но не может быть рекомен�

1 Cat. 26, 119–120.
2 Ср.: Василий (Кривошеин), архиепископ. Симеон, 111.
3 Cat. 4, 604–616.
4 Ep. 2, 106–128 [Vatic. gr. 1782, лист 207, строка 24 — лист 207 на об.,

строка 8].

www.tezaurliturgic.ro



Глава II. Преподобный Симеон и богослужение 111

довано всякому верующему; самое важное — приступать достойно. Од�
нако эту идею Симеон выражает с гораздо большей категоричностью,
чем Феодор. Фактически, слова Симеона сводятся к следующему: став
святым через покаяние, ты можешь приобщаться ежедневно; иначе не
приобщайся вовсе, пока не станешь святым. Такой максимализм в выс�
казываниях характерен для Симеона: можно предположить, что подоб�
ная манера выражения часто вводила в заблуждение некоторых его слу�
шателей, неспособных в его категоричных утверждениях узнать
традиционные понятия. Именно вследствие этого Симеон сумел нажить
себе так много врагов.

5. Аспекты евхаристического благочестия
преподобного Симеона

Нет необходимости подробно излагать учение Симеона о Евхарис�
тии: его вполне систематически рассмотрел архиепископ Василий (Кри�
вошеин) в своей монографии1. Поскольку нас прежде всего интересу�
ет связь Симеона с церковным Преданием, мы отметим лишь некоторые
основные аспекты его понимания Литургии и Причастия, сравнив их с
соответствующими аспектами учения его предшественников.

Первое, на чем следует остановиться, это слова Симеона о том, что,
причащаясь, человек должен созерцать Бога душевными очами и ощу�
щать Его живое присутствие в освященных Дарах. Именно такой смысл
вкладывает Симеон в слова о необходимости причащаться «с созерца�
нием и сознанием» (ìåôN èåùñßáò êár ãíþóåùò)2. Иначе говоря, Симеон
настаивает на том, что Причастие должно сопровождаться мистиче�
ским опытом:

Если оно совершается в чувстве и сознании (dí ákóèÞóåé êár ãíþ-

óåé), то ты причащаешься достойно; а если не так, конечно же, ты ешь
и пьешь недостойно. Если в чистом созерцании (dí èåùñßu êáèáñZ) ты
приобщился того, чего ты приобщился, се, сделался ты достойным по�

1 Василий (Кривошеин), архиепископ. Симеон, 96–114.
2 Eth. 10, 774–775.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание112

добной трапезы; если же ты не стал достойным, ты не прилепишься [к
Богу], отнюдь не соединишься с Богом. Итак, да не воображают приоб�
щающиеся Божественных Тайн недостойно, что благодаря им они про�
сто так прилепляются и соединяются с невидимым Богом1.

В самой идее сознательного причащения нет ничего необычного; она
восходит к словам апостола Павла: «...Кто ест и пьет недостойно, тот ест
и пьет в осуждение себе, не рассуждая о Теле Господнем» (1 Кор. 11:28–
29). Необычным в учении Симеона является то, что критерием «досто�
инства» названо «чистое созерцание», т. е. мистический опыт ви vдения
Бога. Фактически, Симеон признает только такое причащение, которое
сопровождается этим опытом. По его мнению, те, кто приобщается без
мистического созерцания, питают лишь свое тело, но вовсе не душу2.
Как ты можешь думать, спрашивает Симеон, что приобщился вечной
жизни, если ты не чувствуешь, что начал жить жизнью небесной, что
принял в себя хлеб всепросвещающий и пламенеющий огнем? Свет сия�
ет тебе, но ты слеп; пламя согревает тебя, но ты холоден. «Так принимая
[Святые Тайны]... ты остаешься не принявшим [их], не вкусившим и со�
вершенно ничего не имеющим в себе»3. Развивая эту идею, Симеон при�
ходит к такому радикальному утверждению:

Если ядущие Его Плоть и пиющие Его Кровь имеют жизнь веч�
ную... мы же, вкушая их, не чувствуем, что в нас происходит что�то
большее, чем [при вкушении] чувственной пищи, и не принимаем
в сознании иную жизнь, значит, мы приобщились простого хлеба, а
не одновременно и Бога4.

Подобные утверждения нечасто встретишь в святоотеческой лите�
ратуре. Укажем, однако, на одну параллель. Григорий Нисский, говоря
о Крещении, высказывает мнение о том, что, если человек принял это та�

1 Eth. 14, 225–231.
2 Eth. 14, 242–247.
3 Eth. 14, 261–276.
4 Eth. 10, 760–764.

www.tezaurliturgic.ro



Глава II. Преподобный Симеон и богослужение 113

инство в младенчестве, но в дальнейшей жизни не показал никакой пере�
мены к лучшему, он был всего лишь омыт водой:

Если баня послужила телу, а душа не свергла с себя страстные
нечистоты, напротив того, жизнь после тайнодействия сходна с жиз�
нью до тайнодействия, то, хотя смело будет сказать, однако же ска�
жу, не колеблясь, что для таковых вода остается водой, потому что
в рождаемом отнюдь не обретается дар Святого Духа1.

Таким образом, по мнению обоих писателей — Григория Нисского
и Симеона Нового Богослова — принятие таинства, будь то Евхарис�
тия или Крещение, предполагает, что Святой Дух будет «явлен» в том,
кто принял таинство. Если за совершением таинства не следует такое
явление Духа Святого, оно было совершено без пользы: вода остается
простой водой и хлеб — простым хлебом2.

Можно было бы из этого сделать вывод, что, по мнению Симеона,
реальность таинства зависит не от самого таинства, но от духовного
состояния того, кто его принимает. Такое якобы протестантское пони�
мание таинства было бы логическим выводом из слов Симеона. Одна�
ко, как справедливо отмечает Ж. Даррузес, «богословие Симеона не
есть логическая система»3. Разумеется, Симеон не доводит свою идею
до ее логического завершения; вернее, он вообще не касается темы
действенности таинства, ибо действенность Евхаристии он никогда не
ставит под сомнение4. Как и у Григория Нисского, у Симеона речь идет
о состоянии человека, участвующего в таинстве: хлеб остается просто

1 Большое огласительное слово, 40 [160–161].
2 Ср. наши замечания о Крещении в восприятии Симеона Нового Бого�

слова в Главе VIII.
3 SC 122, 33.
4 Его уверенность в реальном присутствии Христа в освященных да�

рах подчеркивается следующим отрывком: «Когда полагается хлеб и вли�
вается вино в знаменование Плоти и Крови Твоей, Слове, тогда там быва�
ешь Ты Сам… и они поистине делаются Телом Твоим и Кровью, наитием
Духа…». См.: Hymn 27, 55–59.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание114

хлебом для того, кто принимает его недостойно. Нельзя, однако, не со�
гласиться с тем, что, настаивая на эмпирической природе соединения
с Богом в Евхаристии, Симеон оставляет в стороне объективный ас�
пект таинства1. Именно поэтому учение Симеона о Евхаристии вызы�
вало недоумения у его противников.

Другим пунктом евхаристического благочестия Симеона, вызывав�
шим возражения и недоумения, было его утверждение о том, что при�
чащение должно всегда сопровождаться слезами. Как мы уже ска�
зали, эту идею Симеон заимствовал у своего духовного отца; она
подкреплялась также и его собственным опытом2. Проблема для его
современников заключалась в том, что Симеон отказывался считать
опыт слез во время причащения явлением исключительным: то, что
стало неотъемлемой частью его собственной мистической жизни, он
был склонен считать нормой для всех христиан. В 4�м Огласительном
Слове он описывает, как однажды, когда он зачитал группе монахов и
мирян высказывание своего духовного отца «Без слез никогда не при�
чащайся», слушатели его сказали в ответ с насмешкой: «В таком слу�
чае мы никогда не будем причащаться, но все останемся без Причас�
тия»3. Пораженный такой реакцией, Симеон развивает свое учение о
том, что всякий, кто желает достичь истинного сокрушения и слез, лег�
ко приобретет их через исполнение заповедей Божиих (мы уже цитиро�
вали это место из 4�го Слова).

На самом деле реакция слушателей Симеона представляется вполне

1 Darrouzès. SC 122, 32.
2 Симеон Новый Богослов и Симеон Студит — не единственные ви�

зантийские авторы, которые усматривали связь между причащением и
слезами. Можно припомнить по меньшей мере одну параллель из сочине�
ния богослова более поздней эпохи: «Убелившись белее снега излиянием
слез, прикоснись к Святым Дарам…» (Феогност. Главы о деятельности,
созерцании и священстве, 18 [258]). См. также «Канон ко святому прича�
щению», песнь 3: «Слезныя ми подаждь Христе капли, скверну сердца моего
очищающия, яко да… прихожду… ко причащению Божественных даров
Твоих» [Канонник, 485].

3 Cat. 4, 1–18.

www.tezaurliturgic.ro



Глава II. Преподобный Симеон и богослужение 115

естественной, если вспомнить, что в аскетической традиции слезы во
время молитвы рассматриваются как дар Божий1. «Немногие имеют дар
слез», — говорится в сочинении, приписываемом Афанасию Александ�
рийскому2. Анастасий Синаит считает, что некоторые люди больше рас�
положены к слезам, а другие — меньше, впрочем, каждый может полу�
чить дар слез посредством смирения3. Иоанн Лествичник признает, что
некоторым людям не даются слезы4. По его словам, у одного человека
могут быть слезы, а у другого — нет; последний должен сокрушаться о
том, что не имеет слез5. Лествичник также говорит, что Бог «учитывает
силу нашей природы»: одни люди «проливают малые капли слез с тру�
дом, словно капли крови», а другие «без труда источают потоки слез»6.

Симеон также говорит о «Божественном даре» слез7. Однако, в отли�
чие от Иоанна Лествичника, он утверждает, что склонность к плачу и
умилению зависит не от природных свойств, а только от доброй воли
человека. Слезы — дар Божий, посылаемый тем, кто делами явил доб�
рое произволение. Если мы не можем плакать, в этом наша вина8. Кто
приобщается без слез, тот должен винить самого себя, ибо, если бы
пожелал иметь их, он мог бы исполнить все заповеди Божии и полу�
чить дар плача и умиления. То, что другие Отцы воспринимали как
идеал, Симеон считает нормой.

Следующее, о чем надо упомянуть, — это описание Евхаристии с ис�
пользованием образов света и огня, часто встречающееся у Симеона.

1 Ср.: Василий Великий. Правила краткие, 16 [1092 D]. Ср. также
Chryssavgis. Ascent, 129–130; Hausherr. Penthos, 54; Leloir. Désert, 215–
219; Sylvia Mary. Tears, 432. К теме слез и покаяния у Симеона мы вернемся
в Главе IX настоящей работы.

2 Афанасий Александрийский. О девстве, 17 [272 С]. Об атрибуции
этого сочинения см.: Clavis II, 46.

3 Вопросы, 105 [757 C — 760 A].
4 Лествица, 7 [809 D].
5 Там же, 7 [805 C]; 7 [809 C].
6 Там же, 7 [805 C].
7 Cat. 4, 558.
8 Василий (Кривошеин), архиепископ. Симеон, 108–109.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание116

Такой символизм традиционен для отношения к Евхаристии в Восточ�
ной Церкви: он находит отражение и в сочинениях Святых Отцов, и в
богослужебных текстах. Симеон Метафраст, старший современник
Симеона Нового Богослова, в своих молитвах перед причащением разви�
вает тему огня, который не попаляет грешников, но очищает грех1. В
«Каноне ко святому причащению» мы читаем: «Якоже огнь да будет ми,
и яко свет Тело Твое, и Кровь Спасе мой пречестная, опаляя греховное
вещество, сжигая же страстей терние, и всего мя просвещая поклоняти�
ся Божеству Твоему»2.

Используя традиционную символику, Симеон развивает свое уче�
ние о Евхаристии в характерной для него мистической манере:

…Сам Хлеб, сходящий с неба и дающий жизнь миру… да будет
тебе наслаждением и пищей, которой нельзя насытиться и которая
не оскудевает. Вино же — не подобное этому видимому вину, но
кажущееся вином, осознаваемое же как Кровь Христова, свет не�
сказанный, сладость неизреченная, веселие вечное3.

[Посредством святого Причастия] Ты делаешь меня, прежде
помраченного, светом... Ты осияваешь меня сиянием бессмертия.
Я изумляюсь и сгораю внутренне, желая поклониться Тебе4.

Свет есть Христос Иисус, Спаситель и Царь всего. Хлеб Его пре�
чистой Плоти есть свет; чаша Его честноvй Крови есть свет5.

Акцент, как видим, делается на мистическом просвещении Божествен�
ным светом через посредство Причастия. Мотив огня, сжигающего греш�

1 Ср.: Молитвы, 3 [224 В]; Ямбы, 1–3 [225 ВC].
2 Песнь 9 [Канонник, 489]. Этот Канон был написан, вероятно, после

смерти Симеона. Ср. наши замечания в Заключении относительно влияния
Симеона на евхаристическое благочестие в Православной Церкви. Ср. так�
же: Феогност. Главы о деятельности, созерцании и священстве, 70 [269]:
«Не очистив себя, не дерзай прикоснуться к святым таинствам, дабы не
опалиться, подобно соломе, Божественным огнем и не погибнуть, как тает
воск (Пс. 67:2)».

3 Eth. 14, 214–223.
4 Hymn 20, 27–31.
5 Theol. 3, 150–152.

www.tezaurliturgic.ro



Глава II. Преподобный Симеон и богослужение 117

ников, занимает здесь не такое значительное место, как в молитвах Симео�
на Метафраста, где тема огня проходит как лейтмотив.

Есть еще один аспект учения Симеона о Евхаристии, который коре�
нится в святоотеческом Предании: его понимание Евхаристии в кон�
тексте учения об обожении (èÝùóéò), общего для всех Восточных От�
цов1. Симеон понимает Причастие как полное единение со Христом,
ведущее к преображению и обожению человека:

Очистившись покаянием
И потоками слез,
Приобщившись, как Бога,
Божественного Тела,
Я тоже становлюсь богом
Через это невыразимое соединение2.

Симеон затем описывает соединение двух составных частей челове�
ческой природы, т. е. души и тела, с двумя естествами Христа3. Речь идет
о полном слиянии человеческого существа с Телом Христовым4.

В Евхаристии, пишет Симеон, мы соединяемся со Христом таким
же образом, каким Христос соединен со Своим Отцом5. Посредством
причащения мы становимся сынами Небесного Отца и братьями Хри�
ста6. Сын Божий, Который воспринял от нас человеческую плоть, вза�
мен дает нам Свое Божество посредством Своей обоvженной плоти;
благодаря такому «обмену» мы становимся сродниками (óõããåíåsò) Его7.
В каждом христианине, причащающемся Святых Тайн, происходит та�
инство Воплощения Слова Божия:

Ибо, принимая Дух Владыки нашего и Бога, мы становимся со�
причастниками Его Божества и сущности; вкушая же всенепороч�

1 Мы рассмотрим это учение подробнее в Главе IX нашей работы.
2 Hymn 30, 467–472.
3 Hymn 30, 474–488.
4 Eth. 2, 7, 167–200.
5 Eth. 3, 506–511.
6 Ср.: Eth. 1, 3, 42–44; Eth. 2, 7, 200.
7 Eth. 1, 3, 32–37.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание118

ную Плоть Его, — я говорю о Божественных Тайнах, — мы поистине
всецело делаемся сотелесниками Его и сродниками (óýóóùìïé áÙôï™

êár óõããåíåsò)1.

Не только душа, но и тело человека просвещается и преображается
через его соединение с Богом; и мы совершенно уподобляемся Госпо�
ду, делаемся из ветхих новыми и воскресаем из мертвых2.

Интересную параллель к учению Симеона о всецелом единении со
Христом в таинстве Евхаристии мы находим у Ефрема Сирина, кото�
рый столь же реалистично выражает сходные мысли:

По%новому Тело Его сплавилось с нашими телами,
И Его честнáя Кровь влилась в наши жилы…
И полнота Его с нашей сплавилась по Его милости3.

Среди греческих Отцов подобное учение о всецелом соединении
человека с Богом через причащение выражали (упомянем лишь троих
авторов) Кирилл Иерусалимский, Иоанн Златоуст и Кирилл Алексан�
дрийский. Первый из них так говорит о единении причастника со Хри�
стом: «Приобщись Телу и Крови Христа, дабы стать сотелесным
(óýóóùìïò) и единокровным (óýíáéìïò) с Ним. Таким образом мы ста�
новимся христоносцами (÷ñéóôïöüñïé), когда Его Тело и Кровь подают�
ся нам»4. Второй описывает нашу сопричастность Христу весьма реа�
листично: «Христос смешал Себя с нами и растворил Тело Свое в нас,
так что мы составляем нечто единое, как тело, связанное с главой…
Тем, кто хочет не только видеть Его, но и взять Его в свои руки, Он дает
вкусить Себя, зубами вкусить Его Плоти и теснейшим образом соеди�

1 Eth. 1, 3, 79–86. Употребление термина апостола Павла óýóóùìïò (ср.:
Еф. 3:6) стало традицией для святоотеческих текстов о Евхаристии. См.
ниже цитаты из Кирилла Иерусалимского и Иоанна Златоуста.

2 Eth. 1, 3, 91–112.
3 Гимны о девстве, 37, 2 [133]. О «евхаристическом реализме» Ефрема

см.: Yousif. Eucharistie, 288–294.
4 Слова тайноводственные, 4, 3 [136 ].

www.tezaurliturgic.ro



Глава II. Преподобный Симеон и богослужение 119

ниться с Ним»1. Посредством такого единения человек становится срод�
ником (óõããåíÞò) Христа2. Приобщаясь Телу Христову, мы становим�
ся не многими телами, но единым телом3. Что же касается третьего
автора, Кирилла Александрийского, то он, размышляя на те же темы,
пользуется подобными же выражениями: он говорит о «приобщении
естества» человеческого к Богу4 и о «единстве естества» с Богом5, а
также о том, что, причащаясь, мы становимся «сотелесниками» (óýó-

óùìïé) Христа6.
 Разница между цитированными авторами и Симеоном заключает�

ся в том, что последний обращает больше внимания на преображение
и обожение человека через его соединение с Телом Христовым, тогда
как первые подчеркивают само соединение. Что же касается темы обо�
жения в контексте учения о Евхаристии, то ее мы находим у Дионисия
Ареопагита и особенно у Максима Исповедника. Последний пишет:

Святым Причастием пречистых и животворящих Тайн [показы�
вается] общность и тождество с Богом по сопричастности, воспри�
нимаемые через наше подобие [Ему]; посредством причащения че�
ловек удостаивается стать из человека богом7.

Если в учении Иоанна Златоуста и Кирилла Александрийского о
Евхаристии просматривается тенденция к своего рода «натурализму»
в понимании таинства, а в учении Дионисия и Максима — тенденция
к «спиритуализации» этого понимания, то в учении Симеона мы нахо�
дим некий сбалансированный синтез обеих тенденций. Упомянем так�
же о том, что, хотя Симеон был, по�видимому, знаком с евхаристическим
учением Дионисия и Максима, он все�таки был чужд ареопагитской тра�

1 Иоанн Златоуст. Беседы на Евангелие от Иоанна, 46, 3 [260].
2 Там же [261].
3 Беседы на 1�е Послание к Коринфянам, 24 [200].
4 Беседы на Евангелие от Иоанна, 10, 2 [341 D].
5 Там же, 11, 11 [556 D — 557 C].
6 Там же [560 B].
7 Мистагогия, 26 [704 D; 709 C].

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание120

диции символизации всего литургического чина и каждого его элемента,
включая даже сами освященные хлеб и вино1.

Последним аспектом евхаристического благочестия Симеона, о
котором следует упомянуть, является его представление о Евхаристии
как о праздничной службе, хотя бы она и совершалась ежедневно. Выше
мы ссылались на мнение А. Шмемана о том, что первоначальное значе�
ние Евхаристии как исключительного и праздничного богослужения
было утрачено в ту эпоху, когда Литургию включили в ежедневный
круг монастырского богослужения. Если подобная утрата и произо�
шла в студийской традиции в целом, это, во всяком случае, не относит�
ся к таким ее великим представителям, как Феодор Студит и Симеон
Новый Богослов. Для последнего ежедневное совершение Литургии и
ежедневное причащение никоим образом не означало превращение
таинства в рутинный ежедневный обряд. Напротив, Симеон утверж�
дает, что Причастие всю нашу жизнь превращает в Пасху, в переход
из земного бытия в небесное:

Если ты так празднуешь, так и Святые Тайны принимаешь, вся
жизнь твоя да будет единым праздником, и даже не праздником, но
начатком праздника и единой Пасхи, переходом и переселением от
видимого к умопостигаемому...2

Симеон возвращается к изначальному значению Литургии как ос�
вящения всей реальности и преображения времени. Жизнь человека,
который «сознательно и ощутительно» принимает Христа в таинстве
святого причащения, становится единой непрекращающейся Литур�
гией, единым празднеством приобщения к Богу через соединение с
Телом и Кровью Христа.

6. Годичный круг церковных праздников
у преподобного Симеона

1 О литургическом символизме Дионисия см.: Bornert. Commentaires,
169–178 (особенно 170–173).

2 Eth. 14, 281–289.

www.tezaurliturgic.ro



Глава II. Преподобный Симеон и богослужение 121

Идея освящения реальности изначально была основополагающим
принципом как седмичного богослужебного цикла, так и годичного
круга церковных праздников. Если Божественная Литургия является
центральным событием богослужебных суток, а воскресный день —
главным днем седмицы, то праздник Святой Пасхи является центром
всего годового богослужебного цикла.

В студийской традиции праздники играли важную роль, задавая
ритм всему распорядку монастырской жизни на целый год. Ко време�
ни Феодора годовой богослужебный круг развился в византийской
Церкви настолько, что почти каждый день был посвящен празднику
или памяти какого�либо святого. «Вчера мы восхваляли святого Злато�
уста; сегодня восхваляем приснопамятного Ефрема, а завтра будем
восхвалять другого святого», — говорит Феодор в поучении на 28 ян�
варя1. Жизнь в монастыре описывается им как непрестанный переход
«от праздника к празднику»2. В отличие от ранних монашеских тек�
стов, которые почти обходят молчанием тему праздников3, в сочине�
ниях Феодора эта тема занимает весьма значительное место.

Учение Феодора о христианских праздниках можно свести к следую�
щим двум наиболее характерным идеям. Во�первых, церковные празд�

1 Малое Оглашение, 42. Ипотипосис, 29 [PG 99, 1716 A] особо упоми�
нает «дни, когда есть память святого». Однако это не означает, что были
дни без памяти святых; речь в Ипотипосисе скорее всего идет о так называе�
мых «великих святых», память которых считалась праздником.

2 Малое Оглашение, 34.
3 Если в них упоминаются праздники, то часто с той же иронией, с

какой говорится о «тропарях и канонах» (см. выше). Павел Эвергетидский
отводит одну главу своей антологии монашеских текстов праздникам: глав�
ная тема избранных мест из Геронтикона («Изречений старцев») — необ�
ходимость воздержания в праздничные дни. Мы узнаем характерную иро�
ничную интонацию: «Мирянам и богатым, но не монахам, позволительно
поститься сорок дней, т. е. в Великий Пост, и давать послабление и отдых
в течение пятидесяти дней, т. е. в Пятидесятницу. Также петь тропари и
каноны и распевать напевы — дело мирских священников и прочих людей
[но не монахов]». См.: ÅÙåñãåôéíüò, 19, 5 [2, 249].

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание122

ники, в отличие от мирских праздников, предназначены не для насыще�
ния тела и не для отдыха1, но для пользы души и вдохновения к доброде�
тельной жизни. Каждый праздник установлен ради того, чтобы дать нам
возможность опытно пережить стоящую за ним реальность. Если вспо�
минается некое событие из жизни Иисуса Христа, значит, это событие
каким�то образом присутствует в нашей жизни. «Радо�
стью радуемся, — говорит Феодор, — когда наступает праздник Гос�
подень. И это естественно, поскольку мы просвещаемся, созерцая
(Píáèåùñï™íôåò) таинство, в честь которого установлен праздник»2.
Деепричастие Píáèåùñï™íôåò родственно термину èåùñßá, имеющему в
данном контексте тот же смысл, что и в святоотеческом учении о Свя�
щенном Писании: èåùñßá означает внутренний смысл, внутреннее со�
держание. Если день посвящен святому, мы углубляемся в созерцание
его жизни, дабы подражать его добродетелям3.

Во�вторых, Феодор обычно подчеркивает вневременноvй характер
каждого христианского праздника. Церковный календарь — своего
рода отражение вечного во временном: реальность праздника не зави�
сит от его даты. В середине Великого Поста Феодор говорит:

Почему так напряженно желаем мы достичь этой Пасхи, кото�
рая приходит и уходит? Разве не это же мы совершаем многие годы?..
Что же, скажешь, разве не желанна Пасха? Конечно, желанна... Но
еще желаннее ежедневно совершаемая Пасха (ô’ êáèE eêÜóôçí ¹ìÝñáí

dðéôåëïýìåíïí ðÜó÷á). А что это? Очищение грехов, сокрушение серд�
ца, слезы умиления, чистота совести, умерщвление земных членов:
блуда, нечистоты, страсти, злого вожделения…4

По окончании пасхального праздничного круга Феодор говорит:

1 Феодор сравнивает со свиньями тех мирян, которые проводят празд�
ники в развлечениях, сборищах, пирах и пьянстве. См.: Малое Оглаше�
ние, 37.

2 Там же, 26.
3 Там же, 38.
4 Там же, 67.

www.tezaurliturgic.ro



Глава II. Преподобный Симеон и богослужение 123

Пасха прошла, и празднование окончено, но радость и праздник,
если пожелаем, не прошли, ибо подобает нам всегда радоваться и
праздновать духовно… Как возможно сие? Если памятование стра�
даний Спасителя нашего Христа всегда свежо в нас… Не говори:
«Сейчас не Четыредесятница»1. Для трезвящегося всегда Четыре�
десятница2.

Это учение о постоянном празднике, непрестанной Четыредесят�
нице и ежедневной Пасхе было полностью воспринято Симеоном Но�
вым Богословом. Из студийской традиции, к которой он принадлежал,
он впитал в себя уважение к церковному календарю со всеми его празд�
никами и памятями святых. Некоторые из его Огласительных Слов,
как и Слова Феодора, связаны с текущим периодом годового круга, в
частности, с Великим Постом и Пасхой. Иногда Симеон обращается к
агиографическому материалу и приводит в пример добродетели свя�
тых; впрочем, ни одно Слово Симеона не посвящено памяти опреде�
ленного святого, за исключением dãêþìéïí’а («похвалы») Симеону Сту�
диту, о которой упоминает Никита, но которая до нас не дошла3.

Симеон развивает свое понимание христианских праздников в 14�м
Нравственном Слове, которое называется «О праздниках, и как следу�
ет совершать их». Начав с нападок на мирские празднества, Симеон
затем весьма остро критикует великолепие и роскошь некоторых цер�
ковных церемоний:

Не думай, что праздник заключается в ярких одеждах, гордых
конях, драгоценных благовониях, свечах, светильниках и толпах на�
рода… Что мне пользы, возлюбленный, если я не только зажгу мно�
жество свечей и светильников в храме и церкви верных, но даже
смогу приобрести их [в таком количестве, чтобы свет их] был подо�
бен солнцу на небе, и если вместо многих светильников я прикреп�

1 Четыредесятница (¹ ôåóóáñáêïóôÞ) — Великий Пост.
2 Малое Оглашение, 2. Ср.: Там же, 23: «…духовный праздник, кото�

рый длится всю жизнь, который один и никогда не кончается».
3 Житие 72, 21–22.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание124

лю звезды к своду храма и сделаю его новым небом и земным чудом, и
еще к тому же буду радоваться этому свету, и люди будут восхищать�
ся мною и восхвалять меня, а вскоре, когда все это угаснет, сам я буду
оставлен во тьме?1

Что пользы, продолжает Симеон, если сегодня я пользуюсь благо�
вониями, а завтра буду источать смрад плоти? «Христос не заповедал
нам таким образом праздновать»2.

Такое выразительное и ироничное описание константинопольского
праздничного церемониала может навести на мысль о том, что Симеон
вообще не одобрял церковное великолепие византийской столицы. Что
как не Великая Церковь, храм Святой Софии, имеется в виду, когда речь
идет о великолепных шествиях с толпами людей и конным эскортом?
Что как не византийский двор и придворная знать имеются в виду, когда
Симеон описывает людей в ярких одеждах, употребляющих благовония?
Если вспомнить золотые мозаики, которыми были покрыты стены и сво�
ды византийских храмов и которые изображали солнечное сияние, если
вспомнить, что мотив звездного неба часто использовался в украшении
подкупольного пространства, символизировавшего небесный свод, мы
поймем, что критика Симеона имела весьма конкретную направленность.
Очевидно, что даже такие шедевры архитектуры и дизайна, как храм Свя�
той Софии, не трогали его сердце.

Однако Симеон не был бы истинным мистиком, если бы его учение
о праздниках ограничивалось подобной критикой. Подчеркнув, что он
не является принципиальным противником великолепных церковных
церемоний и что он даже советует, чтобы празднования «совершались
более торжественно», Симеон обращается к объяснению того, «что
такое таинство праздника верных». Всё в Церкви может быть понято
символически. Храм, освещенный свечами, символизирует душу, осве�
щенную добродетелями и просвещающую наши мысли. Благовония
символизируют благодать Святого Духа. Толпы народа представляют
ангельский лик, а церковная музыка — ангельское пение. Присутствую�

1 Eth. 14, 54–68.
2 Eth. 14, 68–81.

www.tezaurliturgic.ro



Глава II. Преподобный Симеон и богослужение 125

щие в храме друзья, знакомые и представители городской знати симво�
лизируют сонм пророков, мучеников и всех святых1.

Это не что иное, как èåùñßá — мистическая интерпретация всех
элементов храма в традиции Дионисия Ареопагита и Максима Испо�
ведника. Разница, как уже говорилось, заключается в том, что Симеон
толкует символически не саму Литургию, но только храм и отдельные
части его убранства.

Взглянем теперь на два Огласительных Слова — одно относящееся
к Великому Посту, другое — к Пасхе. Слово 14�е было произнесено в
конце первой недели Поста. Симеон начинает с того, что, возможно,
ему следовало обратиться с этой проповедью к слушателям в предыду�
щую субботу, до начала Поста, но, поскольку ему известно, что в пер�
вую неделю и монахи, и миряне постятся ревностно, он отложил свое
слово до настоящего момента, когда вполне вероятно, что пост будет
ослаблен или вовсе оставлен и люди «обратятся к прежним привыч�
кам»2. Затем Симеон указывает на пользу поста для христианина:

...Этот врач душ наших у одного усмиряет разжжения и движе�
ния плоти, у другого укрощает раздражительность, у третьего отго�
няет сонливость, у четвертого возбуждает готовность [к подвигам],
у пятого, опять же, очищает ум и освобождает его от лукавых помы�
слов… Пост постепенно рассеивает и отгоняет духовную тьму и ле�
жащий на душе покров греха, подобно тому как солнце [рассеивает]
туман. Пост позволяет нам умственно видеть духовную область3, где
не восходит, но всегда сияет незаходимое солнце, Христос Бог наш4.

Далее Симеон говорит о посте как основании всех добродетелей
и описывает свое впечатление от наблюдения за духовным состояни�
ем монахов в течение первой недели Поста: «Мне казалось, что в это
время монастырь населяли не люди, что в нем обитали ангелы, ибо я не

1 Eth. 14, 83–153.
2 Cat. 11, 6–41.
3 Букв. «духовный воздух».
4 Cat. 11, 49–66.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание126

слышал ни одного мирского слова, но лишь хвалы, которые мы приноси�
ли Богу»1.

В великопостных Оглашениях Феодора Студита много сходных
деталей. Он также обычно произносил отдельную проповедь в конце
первой недели Поста2. Он также описывал доброе духовное состояние
людей в течение первой недели, когда «города и села успокаиваются от
шума и болтовни, и вместо того повсюду возносятся псалмопение, про�
славление, моления и молитвы»3. Разница между Симеоном и Феодо�
ром, как обычно, заключается в том, что первый указывает на созерца�
ние Христа в настоящей жизни как главную цель поста, тогда как второй
обещает блаженную жизнь со Христом после смерти.

В пасхальной проповеди Симеона (13�е Огласительное Слово) раз�
личие между ним и Феодором Студитом более очевидно. Симеон гово�
рит здесь о «тайне Воскресения нашего Христа и Бога, которая всегда
таинственно происходит». Как Христос после смерти сошел в ад и за�
тем восстал из мертвых, таким же образом, когда мы, выйдя из мира,
удаляемся в гроб покаяния и смирения, Христос сходит в наши тела,
словно в гроб, и, соединяя Себя с нашими душами, восставляет их4.
Таким образом, Воскресение Христово становится нашим собствен�
ным воскресением, когда душа, прежде мертвая, оживает. Это происхо�
дит с душой вполне ощутимо:

Как не говорится, что мертвое тело живет, и не может жить, если
не примет в себя живую душу и несмешиваемо с ней не смешается,
так и душа одна сама по себе не может жить, если не соединена
неизреченно и неслитно с Богом, Который поистине есть вечная
жизнь. Прежде такого соединения сознанием, виvдением и чувством
она мертва… Нет знания без виvдения, нет и виvдения без чувства…
Если ум не придет в созерцание того, что превыше мысли, не почув�
ствует он таинственного действия1.

1 Cat. 11, 116–120.
2 Ср.: Малое Оглашение, 57.
3 Малое Оглашение, 54.
4 Cat. 13, 35–55.

www.tezaurliturgic.ro



Глава II. Преподобный Симеон и богослужение 127

Как мы помним, Феодор Студит отождествляет воскресение души
с очищением от грехов, умерщвлением страстей, и тому подобным2.
Если у Феодора преобладают негативные выражения и приглушенные
тона, то у Симеона мы находим его обычную обращенность к мисти�
ческим темам, например, виvдению Бога, осознанному ощущению Его
благодати и созерцанию Божественного света: все это описывается в
ярких красках и с присущей только Симеону непосредственностью.
В 13�м Огласительном Слове Симеон дает мистическое толкование двух
церковных песнопений: «Воскресение Христово видевше» и «Бог Гос�
подь и явися нам». Почему, спрашивает Симеон, мы не поем «Воскре�
сению Христову веровавше» вместо «Воскресение Христово видевше»,
ведь на самом деле Христос воскрес тысячу лет назад, и даже тогда
никто не видел, как именно это совершилось?

Неужели Божественное Писание (¹ èåßá ãñáöÞ) хочет, чтобы мы
лгали? Отнюдь! Напротив, оно побуждает нас говорить истину — о
том, что воскресение Христово происходит в каждом из нас, верую�
щих, и не однажды, но, так сказать, ежечасно, когда Сам Владыка
Христос восстает в нас, нося светлые одежды и блистая молниями
бессмертия и Божества. Ибо светоносное пришествие Духа пока�
зывает нам… Воскресение Владыки, вернее же, дарует нам видеть
Его Самого воскресшим. Почему мы и говорим: «Бог Господь и яви�
ся нам»… Когда это случается с нами благодаря Духу, [Христос]
восставляет нас из мертвых, животворит и дает нам видеть в себе
Его, бессмертного и неразрушимого3.

Отметим, что при толковании богослужебных текстов Симеон при�
меняет точно тот же метод, какой применял при экзегезисе Священно�
го Писания: он анализирует буквальный смысл, а затем дает мистическое
его истолкование, опираясь на собственный внутренний опыт. Не слу�

1 Cat. 13, 68–79.
2 См. выше цитату из Малого Оглашения, 67.
3 Cat. 13, 105–121.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание128

чайно Симеон в цитированном тексте называет богослужебные песно�
пения «Божественным Писанием».

* * *

Итак, с точки зрения Симеона, существует тесная связь между бого�
служением и мистической жизнью христианина: последняя невоз�
можна без первого, как и первое без последней1. Таким образом, бого�
служение составляет неотъемлемую часть духовности Симеона. Оно
также является важной составной частью его богословия, которое мож�
но определить как «литургическое», или «евхаристическое», посколь�
ку оно глубоко укоренено в опыте, приобретенном Симеоном через
богослужение. Мы находим у Симеона взаимозависимость между
богословием и богослужением, характерную и в целом для всего право�
славного Предания2.

Отмечая церковные праздники, за каждой литургией принимая Свя�
тые Тайны, посещая прочие ежедневные богослужения и вслушива�
ясь в литургические тексты, Симеон в полной мере участвовал в jóôïñßá

византийской Церкви своего времени. Вместе с тем он постоянно стре�
мился восходить от земной реальности Церкви к ее èåùñßá: от велико�

1 Наша точка зрения совершенно противоположна мнению некоторых
ученых, будто «прямое мистическое общение с Богом», проповедуемое
Симеоном и позднейшими исихастами, «было в явном противоречии с право�
славным богослужением, которое ассоциируется с таинствами Церкви и
иконопочитанием». См.: Kazhdan — Constable. Power, 91. Напротив, как
мы увидим далее, православное богослужение в целом и таинство Евхари�
стии в частности, наряду с таинством Крещения, составляли основу мис�
тицизма Симеона (см. Главу VIII). Что же до почитания икон, то оно также
является неотъемлемой частью его мистицизма: ср. его описание мисти�
ческого видения света, которое произошло сразу же после поклонения
иконе Пресвятой Богородицы (Euch. 2, 265–269); ср. также публичную
защиту почитания икон Симеона Студита, описанную Никитой в Житии
87, 21 – 93, 11 (см. цитату в Главе V).

2 Об этой взаимозависимости см.: Schmemann. Tradition, 49–88.

www.tezaurliturgic.ro



Глава II. Преподобный Симеон и богослужение 129

лепия праздничной службы к тому, что она символизирует; от букваль�
ного смысла литургических текстов — к их внутреннему содержанию;
от материального хлеба Евхаристии — к обоvженному Телу Христову
и приобщению этому Телу «в созерцании и сознании».

www.tezaurliturgic.ro



Глава III

ПРЕПОДОБНЫЙ СИМЕОН
И СТУДИЙСКАЯ ТРАДИЦИЯ

В жизни Симеона Нового Богослова чрезвычайно важное
место занимал его духовный отец — Симеон Студит (Бла�
гоговейный). «Симеон Новый Богослов, вероятно, уника�

лен в том отношении, что три главные внешние события его жизни —
принятие им монашества в Студийской обители, его перевод в другой
монастырь и, наконец, его изгнание из Константинополя — были вы�
званы его исключительной преданностью своему духовному руко�
водителю, Симеону Благоговейному», — пишет Х. Граф1. Величайшим
внутренним событием, перевернувшим жизнь Симеона, — первым
мистическим видением Божественного света — он тоже обязан Симе�
ону Студиту. Через последнего Симеон Новый Богослов приобщился
к монашеской жизни и, в частности, к студийской монашеской тради�
ции. При жизни старца Симеон�младший почитал его за святого и после
кончины немедленно установил ежегодное торжественное празднова�
ние его памяти.

Все эти факты побуждают нас обратить особое внимание на лич�
ность и учение Симеона Студита. Каким образом мог он оказать столь
большое влияние на своего ученика? Можно ли считать Симеона Сту�
дита предшественником Симеона Нового Богослова в области ас�
кетического и мистического учения? Чтобы ответить на эти вопросы,

1 Graef. Director, 608.

www.tezaurliturgic.ro



следует проанализировать все, что известно о Симеоне Студите, а
также его писания.

Мы начнем настоящую главу с краткого экскурса в историю Сту�
дийского монастыря, расскажем о просветительской деятельности сту�
дийских иноков и об их роли в качестве духовных руководителей ми�
рян. И Студит, и Симеон1 прошли школу традиционного монашества в
Студийском монастыре. Мы не поймем их отношение к православному
Преданию, если не определим их место в студийской традиции, через
которую оба они впитали многовековое духовное наследие византий�
ского Православия и в рамках которой они жили и действовали.

Далее будут рассмотрены имеющиеся сведения о жизни Студита,
после чего мы сосредоточимся на литературном влиянии, которое ока�
зал Студит на своего ученика. Существует мнение, будто писания Сту�
дита не дают «никакого определенного ключа, который помог бы нам
понять, почему он смог оказать… столь глубокое влияние на Симео�
на…»2. Мы не вполне согласны с таким мнением. Есть много явных па�
раллелей между учением двух Симеонов: анализ этих параллелей дает
нам по меньшей мере некоторое представление о природе влияния
Студита на Симеона. Разумеется, в первую очередь Симеон испытал
на себе влияние личности и мистических дарований своего наставни�
ка, но постольку, поскольку писания последнего отражают его духов�
ность, они были также весьма важны для Симеона, который цитировал
их как письменное завещание своего духовного отца.

1. Студийский монастырь
и его просветительская деятельность

Студийский монастырь был основан в середине V в.3, но лишь в ико�
ноборческую эпоху стал одним из самых значительных центров визан�

1 Здесь и далее в этой главе мы будем для краткости называть Симеона
Студита и Симеона Нового Богослова соответственно «Студитом» и «Си�
меоном».

2 Turner. Fatherhood, 65.
3 ODByz 3, 1960. Название монастыря ¹ ìïíx ô§í ôï™ Óôïõäßïõ можно

буквально перевести как «монастырь тех, кто [принадлежит] Студиту».

Глава III. Преподобный Симеон и студийская традиция 131

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание132

тийского монашества. Монастырь во главе с игуменом Феодором (799–
826) сыграл решающую роль в борьбе против иконоборческой ереси, и
после окончательной победы иконопочитателей в 843 г. его авторитет
был чрезвычайно высок1. Этот монастырь представлял собой новый,
городской тип монашества: по своему укладу он заметно отличался от
раннехристианских монастырей, будь то общежительного или скит�
ского типа.

Монашество зародилось, в частности, в Египте IV в., как форма ухода
от мира: тысячи монахов селились в обителях, основанных вдали от
городов, и лишь единичные подвижники продолжали жить в городах.
Однако в дальнейшем мы наблюдаем стремительный количественный
рост городских монастырей: монахи стали «возвращаться в мир» и се�
литься в городских пределах2. Это была своего рода монашеская миссия
в миру, в результате которой происходила постепенная христианизация
мира: идеалы монашества проникли в широкие слои византийского об�
щества. Впрочем, и сами городские монастыри приобретали иной облик
по сравнению с ранней египетской пустыней. Хотя основные принци�
пы общежительного монашества оставались неизменными, это были
уже не изолированные общины, а миссионерские и просветительские
центры. Монастырское богослужение посещали миряне; монахам при�
ходилось осуществлять духовное руководство мирянами, иметь тесные
и постоянные контакты с городской жизнью, кого�то посещать, кого�то
принимать. В послеиконоборческий период завершилось преобразо�
вание восточного монашества из спонтанного движения ревнителей
духовного подвига в отдельное сословие внутри Церкви; с тех пор и до
сего дня оно играет в Православной Церкви ведущую роль3.

Уникальная история Студийского монастыря, его местонахожде�
ние в центре византийской столицы, его значение в деле защиты иконо�
почитания, его литургическая и гимнографическая деятельность, его

1 Ср.: Beck. Jahrtausend, 210–211.
2 В середине VI в. в одном только Константинополе было семьдесят

шесть монастырей. См.: Шмеман. Исторический путь Православия, 144.
3 Там же, 255–258. О раннем монашестве см. также: Иларион (Алфеев),

иеромонах. Жизнь и учение св. Григория, 162–165.

www.tezaurliturgic.ro



Глава III. Преподобный Симеон и студийская традиция 133

роль в духовном руководстве мирян, его влияние на византийскую по�
литическую элиту, его богатство и величие, и, разумеется, масштаб
личности Феодора и других студийских игуменов и старцев, — все эти
факторы способствовали тому, что в течение нескольких веков мона�
стырь занимал центральное место в византийском монашестве1. Влия�
ние Студийской обители было очень велико не только в самом Кон�
стантинополе, но и далеко за его пределами, в частности, на Святой
Горе Афон. Мы можем говорить о студийской традиции как целом ком�
плексе элементов, в значительной мере характерных для всего визан�
тийского монашества в интересующий нас период времени.

Мы уже упоминали об одном важном аспекте студийской традиции —
литургической и гимнографической деятельности студийских иноков2.
В настоящем разделе нам хотелось бы остановиться на еще одном аспек�
те этой традиции, имеющем непосредственное отношение к нашей ос�
новной теме, а именно, на просветительской деятельности студитов. Эта
деятельность важна для нас потому, что и Симеон Новый Богослов, и
его духовный отец Симеон Благоговейный были непосредственно во�
влечены в нее: оба они были духовниками и церковными писателями;
Симеон Новый Богослов, к тому же, был переписчиком и создателем
библиотеки.

Спектр просветительской деятельности Студийского монастыря и
других обителей, принадлежавших его кругу, был очень широк. Н. Уилсон
считает, что вполне законно провести параллель между этими обителя�
ми и учеными бенедиктинскими монастырями Средневековья3. Студий�
ский монастырь располагал богатейшей библиотекой4. Обычай пере�
писывать книги установился в монастыре при игумене Платоне, дяде и
предшественнике Феодора. Последний в надгробном слове Платону
упоминает, что тот собственноручно переписал множество книг5. Во

1 Фактически, с IX по XIV в., с перерывом в XIII в., когда Константино�
поль был занят крестоносцами. См.: ODByz 3, 1960–1961.

2 См. Главу II.
3 Wilson. Libraries, 62.
4 Ее описание см. в: EÅëåüðïõëïò. ÂéâëéïèÞêç, 11–56. О монастырских

библиотеках в целом см.: Volk. Klosterbibliotheken.
5 Похвала преподобному Платону, 16 [820 A].

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание134

времена Феодора в монастыре уже был скрипторий, где целый штат пис�
цов переписывал книги: устав Феодора предусматривает наказания для
писцов (в частности, если те не следуют в точности оригиналу или не
соблюдают правила пунктуации)1. Искусство каллиграфии было высо�
ко развито в Студийском монастыре2. Именно со Студийской обителью
связано происхождение минускульного письма, которое «было введено
для... келейных занятий, а не для чтения вслух»3.

Поощряя переписывание и собирание книг, Феодор не забывал на�
поминать монахам своего монастыря о необходимости чтения книг.
Одно из наставлений студийского Ипотипосиса содержит краткие пра�
вила пользования монастырской библиотекой:

Следует знать, что в дни, когда нет у нас телесного труда, биб�
лиотекарь (Ð âéâëéïöýëáî) ударяет в било, и собираются братья в
место, где [хранятся] книги, и каждый берет [по одной] книге, и чи�
тает ее до вечера. Прежде же чем ударят к вечерне, библиотекарь
(Ð åðr ô§í âéâëßùí) снова ударяет в било, и все, приходя, возвращают
книги согласно списку4.

Из этого правила можно заключить, что чтение книг рассматрива�
лось как своего рода награда; предполагалось, что им можно заниматься
в свободное время, тогда как в обычные дни предпочтение отдавалось
телесному труду. В этом плане параллель с учеными бенедиктинцами,
которые целыми днями занимались книжным делом, здесь не очень под�

1 См.: Феодор Студит. Запрещения, 53–60 [1740 C].
2 Leroy. Vie, 41.
3 Mango. Image, VII, 45. Чтение вслух было общепринятым в древно�

сти; когда Августин увидел Амвросия Медиоланского читающим про себя,
это показалось весьма необычным. См.: Блаженный Августин. Исповедь,
6, 3, 3 [74]. Переход от традиционной практики чтения вслух (или шепо�
том) к безмолвному чтению про себя ознаменовал новый этап в развитии
литературной культуры человечества. Не Студийский ли монастырь был
тем местом, где и произошла такая перемена?

4 Ипотипосис, 26 [PG 99, 1713 AB]; ср.: Wilson. Libraries.

www.tezaurliturgic.ro



Глава III. Преподобный Симеон и студийская традиция 135

ходит1. Впрочем, приведенное правило можно истолковать и по�друго�
му: может быть, чтение книг было доступно каждый день в часы, сво�
бодные от богослужения и физического труда, но обязательно лишь в
часы отдыха. Иначе говоря, правило было дано ради того, чтобы мона�
хи не бездельничали в праздничные дни. Как бы то ни было, правило
указывает, что монахи могли брать одновременно хотя бы по одной
книге каждый. Если в монастыре было от семисот до тысячи монахов2,
сколько же книг было в библиотеке?

Давая предписания относительно чтения книг и содержания биб�
лиотеки, Феодор следовал традиции раннего монашества. В египетских
монастырях Пахомия Великого все монахи знали грамоту и заучивали
наизусть хотя бы часть Священного Писания — по меньшей мере,
Новый Завет и Псалтирь3. У нас нет свидетельств о том, чтобы заучива�
ние Священного Писания наизусть вменялось в обязанность студий�
ским монахам, но, во всяком случае, очевидно, что чтение книг всяче�
ски поощрялось. Впрочем, цели, которые ставились перед монахами в
египетских монастырях IV в. и в студийской традиции, были не вполне
идентичными: египетские монахи читали книги главным образом для
собственной пользы, студийские же монахи читали еще и для того, что�
бы приносить пользу другим, в частности, мирянам, ищущим духовно�
го руководства. Говоря проще, студиты жили среди мира, и от них ожи�
далась определенная степень начитанности в духовной литературе.

1 Некоторые ученые критикуют точку зрения, согласно которой Сту�
дийский монастырь был центром интеллектуальной культуры, едва ли
не Академией наук. В монастыре была небольшая школа [ср.: Житие
св. Николая Студита, 869 С], где ученики постигали грамоту, чтение,
знакомились со Священным Писанием, иногда овладевали письмом;
однако эта школа никогда не превращалась в университет. См.: Leroy.
Vie, 40–43.

2 Житие преп. Феодора Студита 31 [148 C] указывает, что там было
около тысячи монахов, а «Хронограф» Феофана [481] приводит число
семьсот.

3 Hausherr. Penthos, 139–140.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание136

2. Духовное руководство в студийской традиции

Другим аспектом студийской традиции, которого необходимо кос�
нуться в связи с нашей основной темой, является огромного размаха
деятельность студитов по духовному руководству монахов и мирян.
В пределах монастыря духовным отцом монахов обычно был сам игу�
мен. Студийский Ипотипосис предписывает ежедневное «откровение
помыслов», т. е. исповедь перед игуменом. Великим Постом открове�
ние помыслов происходило во время утрени и совершалось следую�
щим образом: в начале четвертой песни канона игумен покидал свое
место в храме и садился в углу, куда к нему один за другим подходили
монахи1. Ежедневная исповедь перед игуменом, по�видимому, была
непременной составляющей монашеской жизни; по крайней мере, так
предписывалось уставом2. Исповедь перед другим духовником (не игу�
меном) допускалась лишь в исключительных обстоятельствах; в част�
ности, если игумен уходил на покой, но оставался жить в общине, он
мог передать своему преемнику управление монастырем, но оставить
за собой духовное руководство3.

Если ежедневное откровение помыслов существовало как в ран�
нем монашестве, так и позднее, то практика монашеского руководства
мирянами особенно характерна для иконоборческой эпохи, по крайней
мере, тогда она получила широкое распространение. Возникновение
института «старцев», в задачу которых входило исповедовать мирян,
тоже относится к иконоборческой эпохе. Разумеется, старцы, руково�

1 Ипотипосис, 22 [PG 99, 1712 B]; ср.: Leroy. Vie, 33. Неясно, относится
ли это указание Ипотипосиса лишь к Великому Посту (оно помещено в
разделе о Посте) или ко всему году. Вообще, Феодор Студит очень высоко
ставил игумена как главу монашеской общины: в Большом Оглашении (I,
45), которое было составлено при жизни его дяди Платона, он подчеркива�
ет, что ни этого последнего, несмотря на его возраст и прежнее руководя�
щее положение, ни кого�либо из пресвитеров, ни эконома не следует счи�
тать равным игумену.

2 Ср.: Janin. Monachisme, 24–25.
3 Hausherr. Direction, 110.

www.tezaurliturgic.ro



Глава III. Преподобный Симеон и студийская традиция 137

дившие мирянами, существовали и прежде иконоборчества, но их об�
щественное значение и влияние чрезвычайно возросли именно в этот
период.

Чтобы понять природу старчества, существующего в Православ�
ной Церкви до настоящего времени, следует принять во внимание ис�
торические обстоятельства, приведшие к его развитию в иконоборче�
ский период. Как указывает епископ Каллист (Уэр), в жизни Церкви
существует две формы апостольского преемства:

Во�первых, существует видимое преемство иерархии — непре�
рывный ряд епископов в разных городах… Во�вторых, наряду с этим,
большей частью сокровенно, скорее на «харизматическом» уровне,
чем на официальном, существует в каждом поколении Церкви апо�
стольское преемство духовных отцов и матерей1.

Оба типа преемства обычно мирно сосуществуют и во многих слу�
чаях сливаются — а именно, когда епископы и священники являются
духовными руководителями народа. В иконоборческий период, од�
нако, между этими двумя линиями преемства возникла поляризация.
Причиной тому было явное падение авторитета «официальной» иерар�
хии в глазах народа из�за соглашательства многих ее членов с иконо�
борцами. Когда представители иерархии и клира сделались отступ�
никами от традиции иконопочитания, народ обратился к монахам, в
которых видел защитников Православия. Хотя студийские источники
не упоминают о духовном руководстве мирянами как специфически
монашеском служении и как будто не устанавливают специальной долж�
ности «исповедника мирян», такое служение de facto существовало с
этого времени, и в него были вовлечены многие монахи.

Известно, что в описываемую нами эпоху исповедь принимали не
только монахи, рукоположенные в священный сан, но и не имеющие
такового сана. Это явление характерно не только для студийской тра�
диции и не только для иконоборческой эпохи. Основатели египетского
монашества Пахомий Великий и Антоний Великий были духовными

1 Ware. Father, 299.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание138

руководителями многих иноков, однако не были священниками; Вар�
сануфий и Иоанн Газский тоже не имели священного сана1. Но в ран�
нем монашестве влияние иноков�духовников, не имевших священно�
го сана, в целом ограничивалось монашеской средой. Новым явлением
в иконоборческий и послеиконоборческий периоды стала практика,
согласно которой нерукоположенные монахи становились «старца�
ми» — духовными руководителями мирян. К. Холль приводит множе�
ство примеров из житий святых и аскетических источников, подтверж�
дающих это положение2. Мнение о том, что монахи обладают правом
принимать исповедь, закреплено некоторыми авторитетными источ�
никами, например, «Словом о покаянии» патриарха Иоанна Постника,
который говорит:

Господь наш Иисус Христос… посылал пророков, апостолов,
архиереев, священников, диаконов и учителей для духовного настав�
ления, монахов же для увещания, [чтобы люди могли] исповедоваться
перед ними с покаянием3.

В XII в. Иоанн Антиохийский упоминает этот обычай как восходя�
щий ко временам императора�иконоборца Константина Копронима:

1 Ware. Father, 308.
2 См.: Holl. Enthusiasmus, 316–326. Р. Бэррингер показывает, что

до VII в. мы не имеем свидетельств о том, чтобы монахи, не обладавшие
священным саном, принимали исповедь мирян. См.: Barringer. Penance,
122. Однако в период между концом VII в. и серединой IX�го усиление
роли монахов в деле духовного руководства мирян и исповеди очевид�
но, при одновременном уменьшении роли епископата и женатого духо�
венства. См.: Barringer. Penance, 154. Что касается периода между 886
и 983 гг., то некоторые памятники агиографии (например, Житие Анд�
рея Юродивого, Житие Павла Нового, Житие Луки Нового) прямо ука�
зывают, что нерукоположенные монахи были «духовными отцами» и
преподавали отпущение грехов (греч. Pðüëõóéò). См.: Barringer. Penance,
177 и 192.

3 Слово о покаянии [1920 A].

www.tezaurliturgic.ro



Глава III. Преподобный Симеон и студийская традиция 139

Четыре столетия, с того времени и доныне, монашеский чин был
почитаем и превозносим верующими до такой степени, что испо�
ведь и откровение грехов, разрешение их и епитимии были переданы
монахам1.

Пытаясь найти объяснение такой устойчивой традиции в византий�
ском монашестве, современные ученые делают различие между, с од�
ной стороны, духовным руководством и откровение помыслов, и, с дру�
гой, таинством исповеди. И. Озэрр в очень решительных выражениях
доказывает, что откровение помыслов не имело сакраментального смы�
сла, и что роль не имевших сана духовных отцов носила «скорее психо�
логический, чем богословский или канонический» характер2. «Требу�
ется еще доказать, — настаивает ученый, — действительно ли они
давали сакраментальное отпущение грехов»3. Однако монашеские ис�
точники не делают никакого различия между «сакраментальным» от�
пущением грехов и «несакраментальным» откровением помыслов.
Восточная практика исповеди вообще не знала «сакраментельного»
отпущения в том смысле, в каком это понималось на Западе — т. е.
произнесения особой формулы, в которой подчеркивалась власть свя�
щенника «вязать и решить»4.

Разумеется, практика, по которой не рукоположенные в священ�
ный сан иноки отпускали грехи, вызывала мощное сопротивление со
стороны иерархии и канонистов,5 и в конце концов она вовсе исчезла в

1 О монашеской дисциплине [1128 BC]. Этот текст подтверждается
другим свидетельством XII в.: одна из миниатюр рукописи Vatic. gr. 1927
на листе 51 об. изображает таинство исповеди, совершаемое монахом, не
имеющим священного сана. См.: Martin. Illumination, 159.

2 Hausherr. Direction, 100–102.
3 Там же, 100. Ср.: Barringer. Penance, 163.
4 Подобная формула («...и аз недостойный иерей, властию его мне дан�

ною, прощаю и разрешаю тя от всех грехов твоих...») вкралась в некото�
рые греческие и славянские евхологии лишь вследствие западного влия�
ния после XVII в. См.: Meyendorff. Byzantine Theology, 196.

5 См.: Holl. Enthusiasmus, 326–331.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание140

Восточной Церкви, но в промежуток времени от Феодора Студита
до Симеона Нового Богослова (IX–XI вв.) она существовала и имела
широкое распространение. Заняв ведущую роль в деле духовного ру�
ководства мирянами, старцы�иноки расширили и пределы самого ду�
ховнического служения: в отличие от раннехристианских духовных
наставников, которые, как представляется, были всего лишь своего рода
советниками1, старцы контролировали жизнь своих духовных чад во
всех аспектах. Идеал полного послушания, специфичный для мона�
стырей, был постепенно перенесен на отношения между старцем�
монахом и духовным чадом�мирянином. Можно сказать, что это был
переворот в восприятии духовного отцовства вообще и в практике испо�
веди в частности.

3. Сведения о жизни
преподобного Симеона Студита

Симеон Студит, оказавший столь исключительное влияние на Си�
меона Нового Богослова, был одним из представителей института «стар�
цев». К сожалению, о его жизни известно очень мало; в сочинениях
Симеона Нового Богослова и Никиты Стифата сохранились о нем об�
рывочные свидетельства, и, как мы увидим, их недостаточно для того,
чтобы воссоздать его цельный духовный образ.

Начнем с отрывка из 16�го Огласительного Слова Симеона, кото�
рое считается автобиографическим2; этот текст дает весьма ценные
сведения о Студите:

Я был послушником у одного досточтимого старца, равного ве�
ликим и высоким святым… Итак, однажды случилось нам войти в
город, в котором было у него жилище, для того, чтобы навестить его
духовных чад. Проведя весь день с ними, — ибо многим он помогал
одним лишь своим присутствием, — вечером вернулись мы в кел�

1 Относительно духовного руководства в до�монашеский период (I–III вв.)
см.: Campenhausen. Authority.

2 См.: Krivochéine. SC 104, 236–239 (note 2).

www.tezaurliturgic.ro



Глава III. Преподобный Симеон и студийская традиция 141

лию, голодные и жаждущие по причине большого утомления и жары,
ибо старец не имел обычая где�либо отдыхать; время же было тогда
летнее, а старцу лет шестьдесят1.

Симеон вступил в Студийскую обитель в возрасте двадцати семи
лет; Студиту было в тот момент шестьдесят, значит, он родился года за
тридцать три до Симеона, т. е., согласно И. Озэрру, в 917 г.2 (следуя
хронологии П. Христу, в 924 г.). Из приведенного текста мы узнаём,
что Студит, хотя не был священником, имел много духовных чад и счи�
тался старцем. Само то обстоятельство, что ему разрешалось посещать
их и проводить целый день вне монастыря, указывает на уважение, с
которым к нему относились не только его последователи, но и мона�
стырское начальство.

Продолжая свое повествование, Симеон приводит любопытные све�
дения об аскетических взглядах Студита и его методах духовного ру�
ководства. По возвращении в келлию после утомительного дня юный
Симеон отказывался от пищи, опасаясь, что не сможет стать на молит�
ву. Но старец велел ему есть без всякого смущения:

Итак... мы наелись и напились даже сверх необходимого; ел и он,
снисходя к моей немощи. Затем, когда стол был убран, он говорит
мне: «Знай, чадо, что ни посту, ни бдению, ни телесному труду, ни
какому�либо другому из правых действий не радуется Бог, но явля�
ется только смиренной, нелюбопытной и доброй душе и сердцу»3.

Ученик удивился услышанному и, поклонившись до земли, испро�
сил благословения и молитв старца. Отпуская его, старец заповедал
ему прочитать на ночь лишь Трисвятое (ÔñéóÜãéïí)4 и лечь. После чего,

1 Cat. 16, 8–39.
2 Hausherr. Mystique, XC.
3 Cat. 16, 51–57.
4 В византийской практике термином «Трисвятое» обозначалась не

только сама молитва «Святый Боже, Святый Крепкий, Святый Бессмерт�
ный, помилуй нас», но и краткий чин, состоящий из собственно Трисвятой

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание142

когда Симеон вернулся к себе и стал читать Трисвятое, произошло
мистическое озарение, он увидел Божественный свет и в нем — своего
старца1.

Из этого рассказа мы узнаём, что Студит не был ригористом в воп�
росах аскетического делания: и он сам, и его ученик наелись «сверх
необходимого»; он позволил ученику перед сном вместо обычного до�
вольно продолжительного молитвенного правила прочитать лишь крат�
кое Трисвятое. Эти два свидетельства вполне соответствуют реко�
мендациям Студита, содержащимся в «Слове аскетическом»: там он
советует ученику есть все, что предложено, и пить вино2; он также
упоминает Трисвятое перед сном, говоря: «Лучше внимательно прочи�
тать одно Трисвятое и лечь спать, чем провести без сна четыре часа в
бесполезных разговорах»3. Легкость, с какой Студит порой позволял
ученику ослабить подвижническое правило, не означает, конечно же,
что он сам не был подвижником и молитвенником; это лишь указывает
на то, что он не ставил «телесный труд» на первое место, а подчеркивал
необходимость смирения и чистоты сердца на пути к достижению мис�
тического опыта.

песни, молитвы ко Святой Троице и «Отче наш»: с этого чина начинается
любое богослужение (так называемое «Трисвятое по Отче наш», или «на�
чальные молитвы»). Ср. употребление термина «Трисвятое» в студийском
Ипотипосисе, 2: «Трисвятое и “Господи, помилуй” 12 раз» [PG 99, 1705 В].
Ср. также Типикон Эвергетидского монастыря, 633–634: «Поем Трисвя�
тое и тропари “Помилуй нас, Господи”». См.: Gautier. Typicon, 226–227 [27];
ср. также 100, 103, 226 и 975.

1 Cat. 16, 57–77. Описание мистического озарения очень схоже с тем,
что пишет Симеон в 22�м Огласительном Слове. Однако герой 22�го Сло�
ва — мирянин двадцати лет от роду; видение же, описанное в 16�м Слове,
произошло, когда герой был уже послушником монастыря. Никита Сти�
фат дает понять, что это были два разных случая. См.: Житие, главы 5 и 19.

2 Слово аскетическое, 25. Ср. также свидетельство Никиты: «Старец,
стремясь отсечь его [Симеона] волю, многократно приказывал ему делать
противоположное и принуждал его есть и спать». См.: Житие 12, 10–12.

3 Слово аскетическое, 9.

www.tezaurliturgic.ro



Глава III. Преподобный Симеон и студийская традиция 143

Симеон говорит о глубокой мистической жизни самого Студита и
свидетельствует, что у него бывали видения Божественного света.
В 16�м Огласительном Слове Симеон упоминает, что часто слышал от
духовного отца «о бывающих с подвижниками Божественных озаре�
ниях с неба, о множестве света и собеседованиях Бога с людьми через
него»1. В 5�м Нравственном Слове Симеон пересказывает свою беседу
со Студитом после первого видения света как диалог между челове�
ком, который только что впервые пережил мистический опыт, и тем,
кто давно обладает подобным опытом:

И если существует тот, кто ранее объяснял ему такие вещи как
прежде познавший Бога, он идет к нему и говорит: «Я видел!» А тот
говорит: «Что ты видел, чадо?» — «Свет, о отче, сладкий�сладкий,
но чтобы сказать тебе, каков он, разум мой бессилен... Явился мне,
отче, этот свет. Здание келлии моей исчезло, и мир миновал, убе�
жав, как думаю, от лица Его, я же остался один, сопребывая со све�
том. Не знаю, было ли тело сие тогда там... Радость же была у меня
невыразимая, которая и ныне со мною, любовь и великое желание,
так что потоки слез полились у меня...». Итак, отвечая, [старец] го�
ворит ему: «Это Он, чадо!»2

Очевидно, что глубина мистического опыта, которым обладал Сту�
дит, и привлекла к нему Симеона; можно предположить, что многие
другие духовные чада были привлечены к Студиту именно этим3, также
как и даром исцеления, которым обладал Студит4.

И. Озэрр высказал предположение, что прозвание ÅÙëáâÞò («Благо�
говейный»), которое он переводит как Réservé («Сдержанный»), доста�
лось Студиту от его противников, которые будто бы насмешливо «об�
виняли его в большом недостатке скромности (сдержанности)»5. Нам,

1 Cat. 16, 9–12.
2 Eth. 5, 294–310.
3 Turner. Fatherhood, 62.
4 Житие, 72, 12.
5 Hausherr. Mystique, LXXIX.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание144

однако, представляется, что для такого предположения нет серьезных
оснований: нет никаких свидетельств о том, чтобы термин åÙëáâÞò

когда�либо употреблялся в ироническом ключе. Гораздо вероятнее, что
это прозвание было почтительно присвоено Студиту его духовными
чадами по аналогии с библейским Симеоном (Лк. 2:25). Кроме того,
если бы термин åÙëáâÞò в самом деле был саркастическим прозвищем,
вряд ли им стал бы пользоваться Симеон Новый Богослов, говоря о
своем духовном отце.

Студит, по всей видимости, не был образованным человеком: Симе�
он говорит о своем духовном отце как «непричастном урокам грамма�
тики»1, а Никита называет его «неграмотным» (PãñÜììáôïò)2. Однако
подобные выражения — не более чем общепринятые в житиях святых
клише. По замечанию Х. Тернера, тот факт, что Студит дал Симеону
книгу Марка Подвижника, показывает, что Студит по крайней мере
умел читать и разбирался в духовной литературе; к тому же очевидно,
что книга принадлежала ему, а не была монастырской собственностью3,
следовательно, у Студита была своя библиотека. Кроме того, автор�
ству Студита принадлежит по крайней мере один письменный труд
(«Слово аскетическое»); это показывает, что он был вполне способен и
сам изъясняться письменно.

Некоторые современные авторы, писавшие о Студите, обратили
внимание на свидетельства, встречающиеся и у Симеона, и у Ники�
ты, как будто указывающие на то, что Студит был юродивым, т. е., по
выражению Л. Ридена, «человеком, который служит Богу под маской
безумия»4. Такой тип святости, основанный на буквальном понимании
слов апостола Павла «мы безумны Христа ради» (1 Кор. 4:10) и «не�
мудрое Божие премудрее человеков» (1 Кор. 1:25), известен на Право�
славном Востоке с V в.5 и встречается в византийской и русской духов�

1 Cat. 6, 195.
2 Житие, 72, 13.
3 Turner. Fatherhood, 62.
4 Rydén. The Holy Fool, 106.
5 Первой известной истории юродивой считается египетская монахиня

Исидора, о которой рассказывает Палладий (420 г.): Лавсаик, 34 [98–100].

www.tezaurliturgic.ro



Глава III. Преподобный Симеон и студийская традиция 145

ности на протяжение многих столетий. Среди ученых нет единого мне�
ния относительно того, был ли Студит юродивым. К. Холль выражает
удивление странными поступками Студита, как их описывает Симе�
он1. И. Розенталь�Камаринеа убеждена, что Студит был юродивым в
полном смысле слова2, а Л. Риден говорит, что Студит «юродствовал
время от времени»3. И. Озэрр занимает сдержанную позицию в этом
вопросе, хотя и признает некоторую двусмысленность имеющихся сви�
детельств о Студите4.

Рассмотрим эти свидетельства, чтобы прийти к удовлетворитель�
ному выводу. У Никиты есть место, где приводятся обвинения, выдви�
нутые против Студита Стефаном Никомидийским: тот был уверен, что
Студит — «грешник» (Qìáñôùëüò), Симеон же почитал его святым5.
Чтобы пояснить причину таких обвинений со стороны Стефана, Никита
пишет:

Заранее умертвив плоть крайним бесстрастием и еще при жиз�
ни обезвредив ее естественные движения, так что приближающие�
ся к нему тела он воспринимал как мертвый — мертвые, [Симеон
Студит] надевал личину страстности (›ðåêñßíåôï ôxí dìðÜèåéáí), во�
первых, желая скрыть имеющееся у него сокровище бесстрастия...
а во�вторых, чтобы некоторых, а может быть, и всех лежащих долу
этой приманкой незаметно вытащить из бездны погибели и спасти
от смерти... Синкелл хватается за этот способ чудной ловли как за
благовидный предлог для обвинения6.

Двусмысленные и неконкретные выражения Никиты не позволя�
ют понять, в каких конкретных действиях проявлялась мнимая «стра�
стность» Студита. Не следует забывать и того, что Никита лично не

1 Holl. Enthusiasmus, 18.
2 Rosenthal&Kamarinea. Studites, 515–519.
3 Rydén. The Holy Fool, 111.
4 См.: Hausherr. Mystique, LXXIX.
5 Житие 81, 13 и сл.
6 Житие 81, 2–13.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание146

знал Студита и все, что он сообщает о нем, он мог взять только из сочи�
нений Симеона или из устных бесед с ним. Что касается Симеона, то
для него Студит был воплощением бесстрастия1. Говоря о бесстраст�
ности Студита, Симеон указывает на некоторые черты в его поведе�
нии, которые «по нормам современного монашества могли бы пока�
заться странными»2. Следующее место из Гимна 15�го в этом смысле
весьма показательно:

Симеон Святой, Благоговейный, Студит,
Он не стыдился членов всякого человека,
[Не стыдился] ни видеть некоторых обнаженными,

ни сам быть видимым обнаженным.
Он имел всего Христа и сам был Христом...
И оставался недвижимым, невредимым и бесстрастным3.

Задаваясь вопросом, при каких обстоятельствах Студит мог ви�
деть обнаженных людей или сам показываться другим в обнаженном
виде, ученые нашли «параллели» в житиях двух византийских юро�
дивых, Симеона Эмесского и Андрея. В житии Симеона Юродивого
описывается, как он, сняв всю одежду, вошел в женскую баню; разъ�
яренные женщины выгнали его оттуда с побоями и насмешками. Ког�
да же его спросили, как он себя чувствовал в компании обнаженных
женщин, ответ был: «Поверь мне, брат, словно полено среди полень�
ев, так и я был среди них, не ощущая, что имею тело, и не думая, что
нахожусь среди телесных существ»4. Андрей Юродивый тоже имел
обыкновение ходить обнаженным5 и тоже, находясь среди блудниц,
чувствовал себя «подобно мертвецу или подобно бесчувственному
полену»6.

1 См.: Василий (Кривошеин), архиепископ. Симеон, 320–321.
2 Turner. Fatherhood, 63.
3 Hymn 15, 206–212.
4 Житие св. Cимеона Эмесского, 82–83 [148–149].
5 Житие св. Андрея Юродивого [696 BC].
6 Там же [652 C — 653 A].

www.tezaurliturgic.ro



Глава III. Преподобный Симеон и студийская традиция 147

Можно задать вопрос: насколько эти эпизоды соответствуют тому,
что нам известно о Студите? Помимо сходства в употреблении стан�
дартных сравнений (а именно, плоти с поленом), нет больше никаких
прямых аналогий; нет, в частности, и указаний на то, чтобы Студит
ходил нагим по улицам или входил в женскую баню. Кроме того, ни
Симеон, ни Никита не называют Студита термином óáëüò (юродивый).
Сравнивая жизнь Студита с житиями известных юродивых, мы видим
существенные различия: Студит был общежительным монахом, а те
чаще жили в городах среди мирян; его почитали в монастыре и в городе
как старца, к тем же и монахи, и миряне относились с пренебрежени�
ем. Неизвестно ни одного случая, когда юродивый был бы старцем в
полном смысле слова — духовником мирян.

Нам представляется, что существует совершенно тривиальное
объяснение приведенного текста из 15�го Гимна Симеона: Студит про�
сто иногда посещал баню, будь то в монастыре или в городе, и уж, ко�
нечно, не женскую, а мужскую. Как констатирует К. Манго, «предста�
вители византийского клира посещали бани столь же регулярно, как и
представители любых других слоев городского общества»1. Большин�
ство монахов, должно быть, также посещали бани, хотя, может быть, и
не столь часто, как миряне и клирики: ученые указывают, что «мона�
стырские уставы на этот счет расходятся, от посещения бани два раза
в месяц до трех раз в год, но чаще всего указывается срок — раз в
месяц»2. От самого Феодора Студита нам известно, что даже в его время
в Студийской обители было «банное заведение с банями и прочими
удобствами»3. Симеон Новый Богослов, перечисляя недвижимое иму�
щество монастырей своего времени, упоминает и бани (ëïõôñÜ)4.

Вместе с тем, в монашеских кругах посещение бань всегда рассмат�
ривалось как некое ослабление аскетической дисциплины5. Уместно

1 Mango. Image, IV, 338–339.
2 Kazhdan — Constable. People, 69. Различные монастырские правила

относительно мытья в банях см. в книге: Berger. Bad, 60 ff.
3 См.: Большое Оглашение, I, 36.
4 Cat. 5, 732–734.
5 Ср.: Диадох Фотикийский. Гностические главы, 52 [114].

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание148

здесь вспомнить два повествования из «Луга духовного». В одном гово�
рится, как монахи просили игумена построить в монастыре баню ря�
дом с источником, и тот, нехотя, согласился, «снисходя к слабости бра�
тии». Как только постройка была завершена, вода в источнике иссякла,
и вернулась лишь после того, как игумен дал распоряжение разрушить
баню1. В другом повествовании старец Александр сокрушается о том,
что «отцы наши никогда не умывали лица своего, а мы открываем об�
щественные бани»2. Посещение бань рассматривалось как слабость,
а непосещение их считалось подвигом и добродетелью3. Для ревните�
лей аскезы из монашеской среды достаточно было того факта, что Сту�
дит (пусть, может быть, и изредка) ходил в баню, чтобы объявить его
ничуть не большим подвижником, чем другие, и отнюдь не святым. Как
уже упоминалось, Студит не был ригористом в аскетических прави�
лах, в отличие от «стандартных» святых византийской аскетической
и агиографической литературы, которые обычно не спят, не едят и не
моются: все это считается «снисхождением к плоти», противоречащим
идеалу святости и подвижничества.

Таким образом, мы приходим к следующему заключению: нет ника�
ких прямых свидетельств о том, что Студит был юродивым, или что он
«предавался нудизму»4. Равным образом, ничто не подтверждает пред�
положение Х. Граф о том, что «в жизни Студита были случаи, никак не
совместимые со святостью: его ученики и Никита постарались сделать
все, чтобы их скрыть, хотя и не смогли вовсе обойти их молчанием»5.

1 Иоанн Мосх. Луг духовный, 80 [2937 A — 2940 A].
2 Там же, 168 [3036 A]. Последнее замечание отражает обычай некото�

рых византийских обителей предоставлять свои бани в пользование миря�
нам: о такой практике см.: Magdalino. Bath, 173 ff.

3 Об Pëïõóßá (букв. «немытии») как традиционной монашеской добро�
детели см.: Hunger. Badwesen. Уже в IV в. Афанасий свидетельствует об
Антонии, что тот «не мыл тело свое водой»: Житие преп. Антония 47, 2
[262]. Григорий Богослов восхваляет своего друга Василия Великого за
Pëïõóßá. Cм.: Слово 43, 61 [258]. Однако сам Григорий принимал «утеше�
ние банями»: Письмо 126 [93]. Ср.: Magdalino. Bath, 116.

4 Gouillard. Procès, 11.
5 Graef. Director, 609.

www.tezaurliturgic.ro



Глава III. Преподобный Симеон и студийская традиция 149

Тем не менее, позволительно предположить, что Симеон Студит,
не будучи юродивым, в каком�то отношении иногда подражал юроди�
вым. Говоря о некоторых необычных чертах в поведении Студита, Ни�
кита объясняет их его смиренным желанием скрыть свое бесстрастие1.
Мысль о том, что бесстрастный должен скрывать свое состояние, при�
творяясь, будто одержим некими страстями, принадлежит Иоанну
Лествичнику2. Он же приводит некоторые случаи из житий святых
юродивых как примеры их смирения и бесстрастия3. Развивая идею
Лествичника, Симеон в своем 8�м Огласительном Слове говорит, что
«притворно изображающий, по примеру святых отцов, некую страст�
ность, будучи сам бесстрастным, для спасения и пользы многих, досто�
ин похвалы и блажен»4. Весьма возможно, что речь здесь идет о Студи�
те. Однако нам по�прежнему недостает какой�либо прямой параллели
между Студитом и юродивыми.

Никита говорит, что Студит провел сорок пять лет в монашестве и имел
дар исцеления и чудотворения5. Точный год его кончины неизвестен:
И. Озэрр считает, что Студит умер в 986 или 987 г.6, но, как мы уже пока�
зали, нет никакой уверенности в точности его хронологических выкладок.
Единственное, что сообщает нам на сей счет Никита: между кончиной
Студита и конфликтом Симеона со Стефаном прошло шестнадцать лет7.
Как бы там ни было, к началу XI в. Студита уже не было в живых.

4. Аскетическое учение
преподобного Симеона Студита

«Слово аскетическое», единственное дошедшее до нас сочинение Сту�
дита, представляет собой не последовательное изложение аскетической
доктрины, а подборку разрозненных, не связанных между собою глав. Эти

1 Житие 81, 6–7.
2 Лествица, 26 [1064 BC].
3 Там же, 25 [997 BC].
4 Cat. 8, 16–22.
5 Житие 72, 10–12.
6 Hausherr. Mystique, XC.
7 Ср.: Житие 73, 11–12.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание150

главы адресованы преимущественно монахам, насельникам общежитель�
ного монастыря. В рукописях сочинение начинается со слова EÁäåëöÝ

(«Брат»), и при обращении к адресату употребляется второе лицо един�
ственного числа: это, возможно, указывает на то, что сочинение было
адресовано конкретному ученику Студита. Не Симеон ли был адресатом
послания? Как бы там ни было, в «Слове» Студита мы находим несколько
тем, которые станут характерными для Симеона: в этом смысле сочине�
ние Студита представляет для нас особый интерес. Нижеследующий об�
зор основных тем «Слова» показывает, что Студит оказал влияние на Си�
меона не только как его непосредственный духовный руководитель, но и
как аскетический писатель, в своем творчестве предвосхитивший многое
из того, что потом углубил и развил его великий ученик.

А. Покаяние и слезы

Тема слез — лейтмотив всего «Слова аскетического»: Студит посто�
янно возвращается к ней. Мы уже приводили места, где Студит совету�
ет плакать за богослужением в храме1 и не приобщаться Святых Тайн
без слез2. Он также говорит о «многих слезах» во время вечерней молит�
вы в келлии3 и о необходимости молиться в келлии «с сокрушением,
вниманием и непрекращающимися слезами»4. «Да будет у тебя и плач
непрестанный; в слезах же не имей насыщения», — говорит Студит5.
Плакать следует не только о себе, но и о других6. Через плач человек
очищается от страстей7. Молитва со слезами научает инока всем добро�
детелям8. В свою очередь, сами добродетели и аскетические подвиги спо�
собствуют приобретению слез и сокрушения9.

1 Слово аскетическое, 8.
2 Там же, 24.
3 Там же, 5.
4 Там же, 16.
5 Там же, 20.
6 Там же, 19.
7 Там же, 11.
8 Там же, 23
9 Там же, 32.

www.tezaurliturgic.ro



Глава III. Преподобный Симеон и студийская традиция 151

Для Студита плач напрямую связан с тем, что он называет «Бо�
жественным озарением» (hëëáìøéò èåßá), т. е. с мистическим опытом.
«Где сокрушение и плач духовный, там и Божественное озарение», —
подчеркивает Студит1. «Стремись посредством плача очиститься от
страстей, — советует он, — чтобы, озарившись благодатью, ты… до�
стиг блаженства чистых сердцем»2. И если слезы приводят к Божествен�
ному озарению, то само озарение, в свою очередь, производит духов�
ную радость и слезы с умилением3.

Такое частое обращение к теме слез несомненно свидетельствует
о том, что у Студита был собственный опыт плача. Учению Студита о
слезах можно найти много параллелей в монашеской литературе, в
частности, у Евагрия, который писал: «Прежде всего молись о получе�
нии слез, дабы посредством плача смягчить присущую душе твоей гру�
бость… Ибо весьма радуется о тебе Владыка, когда ты молишься со
слезами.... Молись со слезами, и будешь услышан во всем, чего про�
сишь»4. Иоанн Лествичник посвятил отдельную главу своего произве�
дения «радостотворному плачу» (Ð ÷áñðïé’ò ðÝíèïò)5. Очень важные
тексты о слезах есть также у Исаака Сирина (мы обратимся к ним в
Главе IX). В сравнении с Исааком и Лествичником Студит гораздо бо�
лее краток. Он не излагает специальную теорию слез и покаяния, но
лишь дает некоторые практические советы по этому вопросу.

Б. Молитва

Студит указывает на традиционный монашеский идеал непрестан�
ной молитвы:

Ум же [доvлжно] всегда обращать к Богу, во сне и наяву, за трапе�
зой и беседой, рукодельем и всяким другим делом, согласно проро�
ческому [слову]: Всегда видел я пред собою Господа (Пс. 15:8)6.
1 Слово аскетическое, 9; ср. также 23.
2 Там же, 11.
3 Там же, 30.
4 О молитве, 5–6 [1168 D — 1169 A]. Ср.: О молитве, 78 [1184 С].
5 См.: Лествица, гл. 7.
6 Слово аскетическое, 20.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание152

Все мысли данного отрывка соответствуют учению ранних отцов�
подвижников. О том, что память о Боге не должна прекращаться даже
во сне, говорит, в частности, Диадох Фотикийский1. Душа, целый день
занятая словом Божиим, не оставит его и во сне, подчеркивает Иоанн
Лествичник2. О том, что молитву следует продолжать и во время рабо�
ты, пишут многие авторы3. Цитированный Студитом стих из Псалма
15 традиционно понимается в аскетической литературе как указание
на непрестанную молитву. Так, Феодор Эдесский пишет: «Если же
прилепится кто умом своим неотрывно к Владыке и Богу нашему, то
верен Сам Спаситель всяческих [в том, что] избавит такую душу от
всякого страстного пленения, как говорит пророк: Всегда видел я пред
собою Господа, ибо Он одесную меня; не поколеблюсь. Что же сла�
достнее и надежнее того, чтобы иметь всегда одесную себя Господа?..»4.

Мы находим у Студита несколько практических советов относитель�
но вечерней и ночной молитвы. Хотя он допускает, что в исключитель�
ных случаях вечернюю молитву можно ограничить чтением Трисвято�
го5, в обычной ситуации он советует не сокращать вечернее правило,
даже если человек крайне утомлен: «Сколько бы кто ни утомился в
служении, [если он при этом] лишится молитвы, пусть знает, что поте�
рял нечто великое»6. Что касается ночной молитвы, то Студит предла�
гает следующее последование бдения:

В часы же бдения должен ты читать часа два и два [часа] молить�
ся в умилении со слезами; и канон [прочитай], какой угодно, и псал�

1 Гностические главы, 32, 5 и сл. [102].
2 Лествица, 20 [941 С] .
3 По словам Иоанна Кассиана, египетские монахи всегда трудились,

не оставляя богомыслия: Об общежительных установлениях, 3, 2 [32]. Ср.:
Изречения старцев, VII, 24 [897 C]: Labora manibus tuis et ora Deum inces�
santer («работай руками своими и молись Богу непрестанно»). Ср. также:
Изречения пустынных отцов, Лукий [253 BC]. См. об этом: Guillaumont.
Origines, 125–126.

4 Главы, 90 [321].
5 Слово аскетическое, 9.
6 Там же, 16.

www.tezaurliturgic.ro



Глава III. Преподобный Симеон и студийская традиция 153

мов, если угодно, двенадцать, и «непорочны» (ô’í Tìùìïí), и молит�
ву св. Евстратия: это когда ночи длинны. Когда же они коротки, тог�
да и последование более краткое, по предоставляемой тебе от Бога
силе1.

Таким образом, все бдение занимает приблизительно шесть часов.
Это означает, что в случае совершения ночного бдения монаху вовсе
не приходилось спать: в Студийском монастыре перерыв между пове�
черием и утренним богослужением вряд ли составлял больше шести
часов (хотя, возможно, продолжительность его зависела от времени
года и длины ночей, как видно из примечания Студита). Что касается
рекомендуемой структуры бдения, то она не соответствует в точности
ни какой�либо церковной службе, ни традиционному молитвенному
правилу: Студит, как будто, сам выработал ее, используя традицион�
ные элементы — чин двенадцати псалмов, канон, Псалом 118 («непо�
рочны») и одну молитву из субботней полунощницы (приписываемую
св. Евстратию)2. Оговорки «какой угодно» и «если угодно», относя�
щиеся соответственно к канону и чину двенадцати псалмов, свидетель�
ствуют, что Студит оставлял на усмотрение ученика возможность со�
кратить или видоизменить структуру бдения.

Что подразумевает Студит под чтением (PíÜãíùóéò) и молитвой (åÙ÷Þ)
как двумя элементами бдения? В аскетических текстах первый тер�
мин обычно означает чтение псалмов или, реже, иных частей Священ�
ного Писания. Второй термин в данном контексте может означать как
молитву посредством повторения краткой формулы (íïåñN ðñïóåõ÷Þ —
«умная молитва»), так и молитву своими собственными словами. Сту�
дит придавал большое значение второму роду молитвы; это подтверж�
дается другим местом, где он приводит пример молитвы с воздетыми

1 Слово аскетическое, 24.
2 Чин пения двенадцати псалмов — один из самых древних элементов

монастырской службы; он существовал в монастырях Египта уже в IV–
V вв. См.: Иоанн Кассиан. Об общежительных установлениях, 2, 4–6 [20–
22]. О Псалме 118 (ÌáêÜñéïé Tìùìïé dí Ðäù) как составной части полунощ�
ницы см. наше замечание в Главе II.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание154

руками и заключает: «К сему, брат, прилагая и другое, что вложит Бог
в разум твой, пребывай в молитве…»1.

Студит также дает рекомендации относительно двух конкретных
случаев, которые могут произойти во время молитвы. Во�первых, он
предостерегает против ложных видений света на молитве:

Если, когда ты молишься, [появится] страх или топот, или вос�
сияет свет, или другое что случится, не огорчайся, но даже еще доль�
ше прилежи молитве. Ибо смятение демоническое, страх и исступ�
ление (hêóôáóéò) бывают для того, чтобы, расслабившись, ты оставил
молитву2.

Здесь Студит вторит Евагрию, который в своем сочинении «О молит�
ве» (во времена Студита оно приписывалось Нилу Синайскому) гово�
рит о подобных явлениях: «Смотри, чтобы не обольстили тебя каким�
либо видением лукавые демоны… Прилежащий чистой молитве, если
услышит от демонов шум, топот и вопли, не падет...»3. Следует отме�
тить, что термин hêóôáóéò Студит употребляет в отрицательном значении,
в отличие от словоупотребления Дионисия Ареопагита и Максима Ис�
поведника: для этих двух авторов, так же как и для Симеона Нового
Богослова, термин означал мистическое восхищение к Богу4.

Другая ситуация, рассматриваемая Студитом: кто�либо пришел к
монаху в то время, когда тот молится. В этом случае, говорит Студит,
следует прервать молитву, открыть дверь, побеседовать с пришедшим
и утешить его: «ибо, подобно примирению [с Богом], существует и уте�
шение приходящих»5. Этот совет совпадает с тем, что говорит Лествич�
ник: «Часто случается, что, когда мы предстоим на молитве, приходят
к нам братия; мы бываем в необходимости решиться на одно из двух:

1 Слово аскетическое, 20.
2 Там же, 30.
3 О молитве, 94–97 [1188 BD].
4 Евагрий также употреблял термин hêóôáóéò в отрицательном смысле:

см. раздел об экстазе в Главе IX.
5 Слово аскетическое, 29.

www.tezaurliturgic.ro



Глава III. Преподобный Симеон и студийская традиция 155

или оставить молитву, или отпустить брата без ответа и опечалить его.
Но любовь больше молитвы, потому что молитва есть добродетель
частная, а любовь есть добродетель всеобъемлющая»1. Однако Студит
предлагает открывать дверь только монахам, но не мирским людям: с
мирянами надо говорить по окончании молитвы2. Когда же посетитель
ушел, следует со слезами помолиться о нем3.

В. Духовное руководство и исповедь

При поступлении в монастырь человек должен исповедать все, что
было им совершено с детства, «духовному отцу или игумену, как Само�
му Богу, испытующему сердца и утробы (Пс. 7:10), вспоминая, как
Иоанн крестил крещением покаяния и все приходили к нему, испове&
дуя грехи свои (Мф. 3:6)»4. Сравнение покаяния с Крещением, как и
тема «второго крещения», т. е. крещения слезами, традиционны в аске�
тической литературе: они встречаются у Оригена, Григория Богосло�
ва, Макария Египетского, Иоанна Лествичника и других авторов5.

Отметим также и то, что в цитированных словах Студит предпола�
гает две возможности для исповеди: у духовного отца или у игумена.
Как мы уже говорили, в студийской традиции нормой считалась испо�
ведь у игумена. Впрочем, в особых случаях разрешалось иметь другого
духовного отца. В качестве примера приведем Типикон монастыря
св. Мамаса (ок. XII в.), где одна из глав носит название «Об исповеди
братии, и что всем следует иметь духовным отцом игумена». Текст пред�
писывает исповедоваться перед игуменом, «даже если он не обладает
священным саном». Вместе с тем, иноку может быть назначен другой
духовный отец — не по его собственному выбору, а по решению игу�
мена. Текст из Типикона говорит в заключение буквально следующее:
«Но это, скажем сразу, мы говорим по крайнему снисхождению, по�

1 Лествица, 26 [1028 B].
2 Слово аскетическое, 29.
3 Там же, 31.
4 Там же, 3.
5 См. Главу VIII, где эта тема обсуждается подробнее.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание156

скольку Предание отцов не дает инокам никакого права не иметь ду�
ховным отцом своего игумена»1.

Симеон Студит, напротив, рекомендует монаху ходить на исповедь
к кому�либо из братии по собственному выбору, а не к игумену, хотя и
подчеркивает, что исповедь перед игуменом все�таки остается идеалом:

Если к кому�либо из братий обители приобрел ты веру и доверие,
так что и помыслы свои открываешь ему, никогда не переставай хо�
дить к нему и исповедовать ежедневно и ежечасно нападающие на
тебя помыслы. Следовало бы всем к игумену ходить для этого дела;
впрочем, поскольку некоторые, по великой немощи и по недоверию к
игумену, избегают этого, мы по снисхождению и позволяем это2.

Как мы видим, в данном вопросе, как и во многих других, Студит не
является ригористом: говоря о правиле, он допускает исключения. Воз�
можно, когда он писал эти строки, он имел в виду собственный опыт: он
был духовным отцом многих людей, в том числе монахов, которые имен�
но к нему, а не к игумену ходили на исповедь. Именно из�за этого, как мы
помним, его духовный сын Симеон был изгнан из Студийского монастыря.

Студит также подчеркивает, что монах должен хранить абсолют�
ное и беспрекословное доверие к своему духовному отцу: «если даже
увидишь его впавшим в блуд, не соблазняйся этим». Не следует пере�
ходить от одного духовного отца к другому, говорит Студит, иначе ни
первый, ни второй не будут доверять нам: «привыкнув бросаться от
одного [духовника] к другому, мы уже не прекратим разыскивать столп�
ников, затворников и безмолвников, никому не доверяя и ни в чем не
преуспевая…»3.

Студит подчеркивает, что следует считать своего духовного отца
святым и не скрывать от него ни одного помысла4. Игумену (духовно�

1 Дмитриевский. Описание, I, 1, 673; также 745 и далее. Ср.: Hausherr.
Direction, 107.

2 Слово аскетическое, 35.
3 Там же, 35.
4 Там же, 21.

www.tezaurliturgic.ro



Глава III. Преподобный Симеон и студийская традиция 157

му отцу) нужно подчиняться «беспрекословно — до смерти — испол�
няя все, что он приказывает, даже если это кажется тебе непосиль�
ным»1. Открывать помыслы надо ежедневно, а сказанное духовным
отцом до vлжно принимать с полным доверием, «как из уст Божиих».
Монаху не следует ни с кем обсуждать поступки и указания своего
духовного отца и ни у кого не спрашивать, прав или не прав был его
наставник в том или ином случае2.

Все эти советы Студита отражают традиционное для восточного
монашества понимание духовного отцовства. Сходные рекомендации
мы находим у Иоанна Лествичника, аввы Дорофея и других учителей
монашеской жизни. Лествичник говорит о том, что не следует сомне�
ваться в своем духовном отце: «Как только придет тебе помысел посу�
дить или осудить игумена, как от блуда, беги от [такого помысла]»3.
А авва Дорофей рассказывает о своем ученике Досифее, приводя его
в пример совершенного послушания: он не скрывал от духовного отца
ни одной мысли, но при всякой возможности исповедовал их4.

Помимо откровения помыслов, Студит советует каждому монаху
ежедневно перед сном размышлять о прошедшем дне и осуждать себя
за все допущенные грехи и погрешности:

Самоосуждение же да совершается так. Когда кончится день и
настанет вечер, рассуждай в себе: «Как, с помощью Божией, про�
вел я день? Не осудил ли кого? Не досадил ли кому? Не соблазнил
ли кого? Не посмотрел ли страстно на чье�либо лицо? Не ослушал�
ся ли в чем�либо старшего по службе и не пренебрег ли самой [служ�
бой]? Не прогневался ли на кого? Стоя в собрании, не занимал ли
ума своего бесполезным? Отягченный леностью, не уклонился ли
от церкви или правила?»5

1 Слово аскетическое, 18.
2 Там же, 6. Совет ходить в келлию игумена лишь изредка предполага�

ет, что его всякий день можно было видеть в храме.
3 Лествица, 4 [681 А].
4 Житие преп. Досифея [122–145].
5 Слово аскетическое, 5.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание158

Подобный же совет, задолго до Студита, давал Василий Великий:
«Когда день пришел к концу и окончилось всякое делание, телесное и
духовное, прежде сна каждый да испытывает совесть в сердце своем»1.
Авва Дорофей считает, что такое самоосуждение должно совершаться
не только вечером, но и утром и далее каждые шесть часов2.

В заключительных главах «Слова аскетического» Студит дает неко�
торые советы духовному отцу относительно того, как правильно воспи�
тывать иноков. Из этих глав видна здравая рассудительность Студита,
его знание монашеской психологии и искусство духовного руководства.
Студит говорит, что духовный отец должен избегать всякого помысла
недоверия к ученикам, особенно если они ходят для беседы к кому�то
еще3. Если ученик, в свою очередь, начнет не доверять духовному отцу
по какой�либо причине, например, по зависти к другим ученикам, или
по ложному стыду при откровении помыслов, духовный отец должен
догадаться об этом по выражению лица ученика и по перемене в его
внешнем виде. «Лекарство же для исцеления таковых — молитвы усерд�
ные со слезами, умножение любви, частое увещание, телесное утеше�
ние и постоянные беседы, иногда кроткие и усладительные, а иногда
и строгие…»4. Только опытный духовный наставник, испытавший все
эти средства на практике, может писать о них с таким знанием дела.
Примечательно упоминание «телесного утешения» среди прочих
средств: оно показывает реализм Студита и его глубокое понимание
психологии молодых монахов, нуждающихся не только в обличениях
и наказаниях, но, по временам, и в послаблениях.

Рассуждая о том, как заставить молодого инока побороть склонность
к греху, Студит среди прочих рекомендаций советует духовнику пред�
ставить дело так, будто игумен «имеет твердое намерение» рукополо�
жить этого инока в священный сан: «Таким образом ты, конечно, заста�
вишь его отсечь эту [склонность] или с духовной целью, или по страсти
тщеславия, т. е. ради хиротонии»5. Иными словами, Студит считает, что

1 Слово аскетическое (40), 5 [881 А] .
2 Слова 11, 117, 7 – 14 [364] .
3 Слово аскетическое, 36.
4 Там же, 37.
5 Там же, 39.

www.tezaurliturgic.ro



Глава III. Преподобный Симеон и студийская традиция 159

в отдельных случаях духовник может воспользоваться хитростью и
обмануть своего ученика, пообещав ему рукоположение. Студит гово�
рит о таком «средстве» как весьма распространенном среди духовных
наставников его времени: «Ибо духовники часто имеют обычай обе�
щать юным подобные вещи, т. е. священство, дабы [отсечь] страстные
наклонности»1.

Современный читатель вправе спросить: так ли уж хороши подоб�
ные способы руководства? Не входя в их оценку, скажем лишь, что
Студит и духовники его времени в данном пункте отличались от духов�
ных наставников раннего монашества. По крайней мере, классичес�
кие произведения монашеской письменности никогда не поощряли
стремление молодых иноков к рукоположению2.

Г. Различные аспекты аскетической практики

По Иоанну Лествичнику, первой ступенью монашеской лестницы
является удаление от мира3, которое есть не что иное, как борьба с
собственными страстями, умерщвление собственной воли. Так это
понимает Студит:

Брат, вот что считай совершенным удалением от мира: всецелое
умерщвление своей воли, затем беспристрастие к родителям, род�
ным и друзьям и отречение [от них]. Также и то, чтобы обнажиться
тебе от всего имущества твоего... и совершенно забыть всех лиц,
которых горячо любил… В помысле же твоем [надлежит тебе] поло�
жить такое убеждение, что после твоего вступления в обитель умер�
ли все родители твои и друзья, и только Бога и предстоятеля счи�
тать отцом и матерью4.

1 Слово аскетическое, 37.
2 Ср.: Иоанн Лествичник, Лествица, 22 [952 В]: «Не внимай [бесу], когда

он внушает тебе желание быть епископом, или игуменом, или учителем».
3 Ср.: Лествица 1 [632 A], название: ðåñr Pðïôáãyò âßïõ — буквально,

«об удалении от жития [мирского]». Ср.: Авва Дорофей. Слово 1, название
[146].

4 Слово аскетическое 1; 2; 4.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание160

В этих начальных строках «Слова аскетического» вкратце сумми�
ровано несколько основных тем, характерных для монашеской пись�
менности. Свободная воля, дар Божий человеку в момент творения,
должна быть совершенно принесена в жертву через полное послуша�
ние, ради того чтобы обрести смирение и другие духовные дары. Иоанн
Лествичник называет смирение «гробом собственной воли и воскресе�
нием смирения»1, говоря: «Блажен, кто волю свою умертвил совершен�
но и все попечение о себе предал своему учителю о Господе; он будет
стоять одесную Иисуса Распятого»2. Итак, умерщвление своеволия есть
в некотором роде подражание Христу, самораспятие, которое включает
отречение от всего, что дорого человеку.

Тема отречения от родных и друзей типична в равной мере и для
аскетической литературы, и для житий святых. Лествичник говорит
на эту тему с полной определенностью: «Любовь Божия угашает лю�
бовь к родителям; а кто говорит, что он имеет и ту и другую, обманыва�
ет сам себя… Не склоняйся на слезы родителей и друзей; в противном
случае будешь вечно плакать»3. В «Изречениях пустынных отцов» есть
рассказ о монахе, который не пожелал увидеться с матерью, когда она
издалека прибыла посетить его4. Исаак Сирин рассказывает о монахе,
который не покинул келлию даже ради того, чтобы увидеть своего род�
ного брата, тоже монаха, хотя тот и был при смерти5. Современного
читателя может удивить подобный ригоризм, не укладывающийся в
рамки сегодняшних нравственных норм. Следует, однако, учитывать,
что монашество является полным и максимальным выражением еван�
гельской нравственности, которая тоже далеко не во всем удовлетво�
ряет современным стандартам. Ранние монашеские источники, во вся�
ком случае, не содержат в этом пункте ничего нового по сравнению с
тем, что мы находим в словах Христа: «Всякий, кто оставит домы, или
братьев, или сестер, или отца, или мать, или жену, или детей, или земли,

1 Лествица, 4 [680 A].
2 Там же, 4 [704 D].
3 Там же, 3 [668 A].
4 Марк Египетский, 2 [296 BC].
5 Слова подвижнические, 1 [359] = О совершенстве духовном, 41 [312].

www.tezaurliturgic.ro



Глава III. Преподобный Симеон и студийская традиция 161

ради имени Моего, получит во сто крат, и наследует жизнь вечную»
(Мф. 19:29). По сути, монашеское отречение от родителей и родствен�
ников является прямым и буквальным следованием этим словам Спа�
сителя.

Согласно Студиту, монах должен быть чужд не только родным и
друзьям, но и всякому брату в общежитии1; он не должен питать осо�
бую любовь к кому�то одному, но должен считать всех братий святыми
и одинаково любить всех2. Это традиционная тема «странничества»
(îåíéôåßá), т. е. «отчуждения» от всего, что окружает инока в его земной
жизни. Авва Агафон в «Изречениях пустынных отцов» дал следующий
ответ на вопрос о том, как монаху жить с братиями: «Всю свою жизнь
проводи среди них, будто только сегодня ты вступил [в общежитие].
Всю жизнь сохраняй странничество»3. Евагрий считает странничество
«первой из светоносных добродетелей подвижника»4. Иоанн Лествич�
ник посвящает странничеству третью главу своей «Лествицы», указы�
вая, что монах должен жить, будто «иноязычный среди иноязычного на�
рода» (Pëëüãëùóóïò dí eôåñïãëþóóïéò)5.

Говоря о необходимости нестяжания, Студит также следует своим
предшественникам. Монаху, говорит он, не пристало просить у игумена
ничего сверх дозволенного; ему доvлжно иметь лишь один плащ, если же
понадобится постирать его, он должен одолжить плащ у другого монаха,
пока его собственный не высохнет на солнце6. Если келлия монаха об�
ветшала, можно сообщить об этом настоятелю, но если тот не разрешит
переменить келлию, следует возрадоваться, «вспомнив о Владыке тво�
ем, не имевшем, где приклонить голову (Мф. 8:20)»7. Иными словами,
нестяжание, будучи подражанием Христу, должно быть абсолютным.
Студит пишет: «Ничего материального не держи в келлии своей, вплоть

1 Слово аскетическое, 11.
2 Там же, 10.
3 Агафон, 1 [109 A].
4 К Евлогию, 2 [1096 B].
5 Лествица, 3 [665 C].
6 Слово аскетическое, 15.
7 Там же, 21.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание162

до иголки, кроме рогожи, овечьей шкуры, рясы и того, во что одеваешь�
ся; если возможно, не [имей] даже подставки для ног»1.

Параллель к этой рекомендации Студита находим в «Уставе» Пахо�
мия Великого: «Никто не должен позволять себе иметь ничего сверх
дозволенного — ни второй одежды, ни шерстяного покрывала, ни ове�
чьей шкуры, ни опоры под голову, ни медной монеты, ни какого�либо
утешения»2. Таким образом, советуя монаху иметь лишь одну одежду,
Симеон оказывается ближе к идеалам Пахомиева общежития, чем к
студийской традиции, поскольку студийский Ипотипосис рекомендует
каждому монаху иметь две смены одежды3.

Студит многократно говорит о смирении как одной из главных добро�
детелей подвижника. «Всякое доброе дело следует исполнять со сми�
рением, вспоминая Сказавшего: Когда исполните все повеленное вам,
говорите: “Мы рабы ничего не стоющие, потому что сделали, что
должны были сделать” (Лк. 17:10)»4. Монах должен чувствовать себя
ничтожным, безвестным и словно бы вовсе не существующим (ìx ¬í)5.
Смотря на всех братий как на святых, монах должен одного себя счи�
тать грешником и думать, что «все спасутся, один я буду осужден в тот
день (т. е. в день Страшного суда)»6. Эта фраза напоминает нам слова
некоего кожевника, который, как повествуют древние монашеские
источники, каждый день, проходя по городу, повторял про себя: «Все
жители этого города... пойдут в Царство Небесное, только я один по
грехам моим попаду в вечное мучение»7.

«Слово аскетическое» содержит и отдельные рекомендации, ка�
сающиеся монашеской диеты. «Ешь предлагаемое тебе, каково бы оно
ни было; подобным образом и вино [пей] с воздержанием», — советует

1 Слово аскетическое, 14.
2 Пахомий. Устав, 25 [Muséon 37, 17].
3 Ипотипосис, 38 [PG 99, 1720 AB].
4 Слово аскетическое, 7.
5 Там же, 19.
6 Там же, 8.
7 Изречения старцев, 130 [785 СD]. Ср.: Изречения пустынных отцов.

Антоний 24 [84 В]. Ср.: История египетских отшельников, 67 [395].

www.tezaurliturgic.ro



Глава III. Преподобный Симеон и студийская традиция 163

Студит1. Если монах приглашен на трапезу, он должен есть все пред�
лагаемое без разбора2. Заметим, что, хотя вино было общепринятым и
употребление его даже предписывалось монастырскими уставами, не�
которые подвижники возражали против употребления вина, равно как
и против посещения бань и против других «телесных утешений». Ав�
ва Пимен, в частности, говорил, что монахам вовсе недопустимо пить
вино3. Макарий Египетский, как повествуют «Изречения пустынных
отцов», если кто предлагал ему вино, не отказывался, но на следую�
щий день лишал себя даже воды4. Напротив, Варсануфий и Иоанн раз�
решают монахам пить до трех чаш вина в день5.

Общее правило относительно пищи, предлагаемое Студитом, таково:

Поститься же [надлежит] в три четыредесятницы (ôñåsò ôåóóáñá-

êïóôÜò): в Великую — сугубо (äéðëOò), за исключением великого празд�
ника, субботы и воскресенья; в другие же две — [вкушая пищу] через
день (ðáñN ìßáí). В прочие же дни года есть по одному разу в день, —
кроме субботы, воскресенья и праздника, — но не досыта6.

Иначе говоря, Студит предписывает есть дважды в день лишь в суб�
боту, воскресенье и праздники, однажды в день — по будням в течение

1 Слово аскетическое, 25.
2 Там же, 25 и 28.
3 Изречения пустынных отцов. Пимен, 19 [325 D]. Ср.: Василий Вели&

кий. Слово аскетическое (40), 4 [877 A], где о вине говорится как о «мерзо�
сти» для подвижников.

4 Макарий, 10 [268 АВ]. Ср.: Chitty. Desert, 44.
5 Вопросы, 82–83 [72]. Надо учитывать, что вино, употреблявшееся в

монастырях, было слабым и разбавленным водой.
6 Слово аскетическое, 22. Упомянутые три четыредесятницы, т. е. три

поста — Великий (называемый Великой Четыредесятницей), Рождествен�
ский (длящийся сорок дней) и, очевидно, Петровский (длящийся от несколь�
ких дней до нескольких недель, в зависимости от времени празднования
Пасхи). Двухнедельный Успенский Пост в X в. еще не вошел в повсемест�
ную практику.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание164

всего года и по субботам и воскресеньям Великого Поста; в течение
двух больших постов монаху следует есть через день, а Великим По�
стом воздерживаться сугубо, т. е., очевидно, вовсе не вкушать пищу по
будням. Если сравнить это указание с предписаниями устава Пахомия
или студийского Ипотипосиса, оно может показаться более суровым.
Монахи в Пахомиевом общежитии ели дважды в день, кроме среды и
пятницы: в эти дни была, по�видимому, одна трапеза1. Студийский Ипо�
типосис также говорит о двух трапезах, в том числе по субботам и вос�
кресеньям Великого Поста; принимать пищу один раз в день предпи�
сывается лишь по будням Великого и Рождественского постов2 .

Среди прочего, Студит дает практические советы о том, как в раз�
ных случаях обращаться с людьми. Если кто�либо приходит к монаху
с жалобой на игумена, монаху следует утешить его, сказав, что и ему
приходилось испытывать подобные затруднения3. Если старец (êá-

ëüãçñïò) спрашивает монаха о некоторых братиях, ему следует про�
молчать, а если тот настаивает, ответить со смирением: «Поверь мне,
отче, не знаю; я — сам по себе4, должен следить за собственным нера�
дением. Они все, по благодати Божией, святы и добры; впрочем, каж�
дый что посеет, то и пожнет»5. Если болен кто�либо из братии и ты
давно не посещал его, то прежде чем прийти самому, пошли к нему
сначала что�либо в подарок, а потом уже приди со словами: «Поверь,
святой отец, сегодня узнал о твоей болезни и прошу прощения»6.

1 Rousseau. Pachomius, 84–85.
2 Ипотипосис, 29 [PG 99, 1713 CD].
3 Слово аскетическое, 26.
4 Греч. käéþôçò ¬í — буквально «будучи частным лицом».
5 Cлово аскетическое, 38.
6 Там же, 27. Такая рекомендация, наряду с советом обещать рукопо�

ложение молодому монаху, как будто указывает, что Студит допускал ложь
как средство в некоторых обстоятельствах благоприятное. В связи с этим
нелишне привести здесь парадоксальное высказывание Иоанна Лествич�
ника: «Когда мы будем совершенно чисты от лжи, тогда уже, если случай и
нужда потребует, и то не без страха, можем употребить ее». См.: Лествица,
12 [856 С].

www.tezaurliturgic.ro



Глава III. Преподобный Симеон и студийская традиция 165

Мы уже несколько раз упоминали рекомендацию Студита не при�
общаться без слез. Следующая рекомендация относительно причаще�
ния также показательна: «Держи же [за правило] никогда не прини�
мать Причастие, имея что�либо против кого, вплоть даже до прилога
помысла, пока через покаяние не достигнешь примирения»1. Эти сло�
ва соответствуют Уставу Пахомия Великого: «Монах, который испы�
тывает вражду к кому�либо… пока не возвратится любовь, недостоин
принимать в храме ни дар Христов2, ни причащение»3.

Как видим, говоря на аскетические темы, Студит в целом продол�
жает линию ранних монашеских авторов, в частности Иоанна Лествич�
ника. Что же касается его понимания духовного руководства, то здесь
он прежде всего опирается на студийскую традицию. Симеон Студит
был практиком, а не теоретиком; поэтому в его сочинении практиче�
ские темы преобладают.

5. Развитие аскетических идей
преподобного Симеона Студита в творениях

преподобного Симеона Нового Богослова

Поскольку «Слово аскетическое» является, как мы уже сказали, со�
бранием разрозненных глав, на основе его трудно составить полное пред�
ставление обо всех аспектах духовного учения Студита; равным образом,
не следует ожидать, что мы там найдем весь спектр аскетических идей,
повлиявших на Симеона. Тем не менее стоит остановиться на некоторых
темах, впоследствии развитых Симеоном, который показал себя верным
учеником и последователем своего духовного отца. В Главе II, говоря о
евхаристическом благочестии Симеона, мы ссылались на его 75�е Огласи�
тельное Слово, где он развил учение своего духовного отца о причащении
со слезами. Помимо этого явного примера, когда слова Студита становят�
ся отправной точкой для рассуждений Симеона, есть и другие примеры, в
которых прослеживается весьма тесная связь между двумя авторами.

1 Слово аскетическое, 12.
2 Очевидно, антидор.
3 Главы [Muséon 40, 61].

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание166

Симеон унаследовал от своего наставника, — а через него от сту�
дийской традиции, — понимание духовного отцовства как такого от�
ношения между наставником и учеником, которое основано на абсо�
лютном доверии с обеих сторон и абсолютном послушании со стороны
ученика. Студит возражает против того, чтобы ходить по многим на�
ставникам и искать «столпников, отшельников и чудотворцев», и пред�
лагает исповедоваться одному только духовному отцу. Как бы повто�
ряя его, и Симеон говорит: «Не ходи туда и сюда, ища знаменитых
монахов, и не любопытствуй о жизни их; но если духовного отца, по
благодати Божией, ты нашел, ему одному говори все о себе»1.

Cтудит отождествляет слова духовного отца со словами Божиими,
когда говорит, что ученику следует принимать все сказанное духов�
ным отцом как исходящее «из уст Божиих». Симеон неоднократно по�
вторяет, что ученик должен воспринимать все слова и указания учите�
ля как «исходящие из уст Божиих»2 и что ученик должен исповедать
духовному отцу все помыслы, «словно Самому Богу»3. Волю духовно�
го отца Симеон отождествляет с волей Божией: «Господи... пошли мне
человека, знающего Тебя, чтобы, послужив ему, как Тебе, и всей си�
лой моей подчинившись ему, и Твою волю в его воле исполнив, я уго�
дил Тебе, единому Богу…»4.

Студит говорит, что не следует судить духовного отца, даже если
видишь его «впавшим в блуд». Симеон вторит ему, когда пишет:

Если увидишь, что он ест с блудницами, мытарями и грешниками,
не помысли ничего страстного и человеческого, но все бесстрастное
и святое, и, видя его снисходящим до человеческих страстей, помыш�
ляй в уме своем: Для всех я сделался всем, чтобы приобрести не&
которых (1 Кор. 9:22). Но даже и глазами своими видя, отнюдь не
доверяй им, ибо и они заблуждаются, как я узнал на деле5.

1 Eth. 7, 399–402.
2 Cat. 14, 16–17. Ср.: Eth. 4, 153–154.
3 Hymn 4, 27. Ср.: Cap. 1, 28; 1, 55, и др.
4 Eth. 7, 437–444.
5 Cat. 20, 80–87.

www.tezaurliturgic.ro



Глава III. Преподобный Симеон и студийская традиция 167

Симеон слегка смягчил выражения Студита: вместо «впасть в блуд»
он пишет «есть с блудницами», что звучит не столь резко благодаря
параллели с Евангелием (ср.: Мф. 9:11; Мк. 2:16; Лк. 15:2). Примеча�
тельно, что Симеон ссылается на собственный опыт: он сам видел, как
его духовный отец «снисходил до человеческих страстей», и признает,
что и его глаза ошибались. Можно предположить, что он имеет в виду
тот период своей жизни (до поступления в монастырь), когда он был не
столь близок к Студиту. По крайней мере, слова Симеона свидетель�
ствуют о том, что были периоды — неясно, долгие или короткие —
когда он ставил под сомнение святость своего духовного отца.

Студит говорит об исповеди у игумена как о норме, допуская, тем не
менее, исповедь у одного из братий (причем не обязательно в священ�
ном сане). Симеон тоже понимает служение игумена как в первую оче�
редь духовное отцовство1. Известно, однако, что в своих писаниях он
горячо отстаивал право простых монахов, не имеющих священного сана,
быть духовными руководителями и принимать исповедь2. Мы не будем
излагать здесь его учение о власти «вязать и решить» — власти, которая,
по его мнению, перешла от епископов к священникам, а позже — к мо�
нахам3, не обязательно имеющим сан. Эту теорию многократно исследо�
вали ученые4, а мы вернемся к ней в Главе VIII. Сейчас же для нас важно,
что в своем решительном заключении «позволено нам исповедоваться
монаху, не имеющему священства»5 Симеон согласуется со Студитом
и с монашеской практикой своего времени6. Личность Студита, который

1 Говоря о собственном игуменстве, Симеон прямо утверждает, что
его первая обязанность — «исследовать дела и помыслы» монахов. См.:
Hymn 14, 86.

2 Ср.: Ep. 1.
3 Ep. 1, 12.
4 См.: Holl. Enthusiasmus. 128–137; Василий (Кривошеин), архиепи&

скоп. Симеон, 123–127; Barringer. Penance, passim.
5 Ep. 1, 11.
6 Р. Бэррингер указывает, что уже за полтора столетия до появления 1�го

Послания Симеона монахи, не имевшие священного сана, но принимавшие
исповедь, «стали рассматривать свое служение как в некоторой степени
вызов епископской власти вязать и решить». См.: Barringer. Penance, 201.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание168

не был рукоположен в священный сан, постоянно стояла перед глаза�
ми Симеона как живое подтверждение его теории: «Я и сам был учени�
ком такого отца1, не имевшего рукоположения от людей, но вписавшего
меня рукою Божией, т. е. Духом, в ученичество и правильно повелев�
шего мне принять рукоположение от людей по установившемуся по�
рядку».2

В своем понимании монашеской жизни в целом Симеон также очень
близко следует Студиту. Оба считают монашество отречением от себя,
которое состоит в умерщвлении своей воли, добровольном лишении
всякого имущества, отречении от родных и друзей, странничестве,
смирении и воздержании. Разумеется, Симеон гораздо полнее разви�
вает все эти темы — просто в силу большего объема своего литератур�
ного наследия. Тем не менее, небесполезно привести здесь еще некото�
рые наиболее прямые параллели между учениями Студита и Симеона.

В то время как Студит говорит о полном умерщвлении своей воли
как об удалении от мира3, Симеон строит на этом изречении целое уче�
ние о «животворной мертвости» (ævïðïé’ò íÝêñùóéò). Процитировав
Студита дословно, Симеон продолжает:

О блаженный голос, скорее же, [блаженная] душа, удостоившая�
ся сделаться такой и отрешиться от всего мира! К таковым говорит
Владыка Христос: вы не от мира, но Я избрал вас от мира (Ин.
15:19)… Итак, если ты, брат, не [захочешь] смиряться и подчинять�
ся, переносить скорби, бесчестия, унижения и поругания… то как,
скажи, сделаешься чуждым своей воле?4

Симеон затем призывает своих слушателей подражать его духов�
ному отцу; если же они считают его «безумным» (ìùñüò), пусть подра�
жают Самому Христу5. Согласно Симеону, «животворная мертвость»

1 Имеется в виду Симеон Студит.
2 Ep. 1, 16.
3 Слово аскетическое, 1.
4 Cat. 6, 273–283.
5 Cat. 6, 300–301.

www.tezaurliturgic.ro



Глава III. Преподобный Симеон и студийская традиция 169

является добровольной смертью через отречение от своей воли: без
этого невозможно войти в Царство Небесное1.

Студит рассматривает лишение всякого имущества через раздачу
его бедным как необходимое условие монашеской жизни2; он также
предлагает монаху, когда тот стирает плащ, просить одежду взаймы у
другого монаха, «подобно нищему и страннику»3. Симеон говорит, что
монах должен принести все, что имеет, духовному отцу и более не ка�
саться этого, ибо с самого начала своего монашества он должен «быть
и слыть нищим и странником»4. Симеон идет еще дальше и призывает
всех христиан, а не только монахов, раздавать имения и становиться
нищими:

Кто относится к ближнему, как к самому себе (Лк. 10:27), не
позволяет себе иметь больше, чем ближний; если же имеет, а не
раздает без зависти, пока сам не станет нищим... то не является ис�
полнившим заповедь Владыки5.

Стоит вспомнить, что Симеон не только призывал раздавать иму�
щество, но и сам осуществил этот идеал на практике, отказавшись при
вступлении в Студийский монастырь от семейного наследства6.

1 Eth. 11, 52–60.
2 Слово аскетическое, 2.
3 Там же, 15.
4 Cap. 1, 24–25.
5 Cap. 3, 98. Было бы интересно узнать, что побудило А. Каждана про�

игнорировать этот текст и прийти к ложному заключению о том, что Симе�
он якобы скептически относился к милостыне: «можно быть или не быть
милостивым: это не приближает человека к спасению». См.: Каждан. За�
мечания, 13. Ср.: Kazhdan. Symeon [ODByz 3, 1987]; Kazhdan — Epstein.
Change. 91–92.

6 Ср.: Житие 9, 1–2. Однако нет свидетельств о том, чтобы Симеон когда�
либо нищенствовал в буквальном смысле. Напротив, Никита упоминает
книги, одежду и «прочие вещи», принадлежавшие Симеону. См.: Житие 97,
13–21.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание170

Студит говорил о том, что монаху необходимо отречься от родных и
друзей и забыть всех, кого любил; родных должен заменить один лишь
духовный отец и Бог1. Симеон последовал этому совету на деле, когда
отверг увещания своего отца не спешить удаляться в монастырь2; он так�
же многократно возвращался к этой теме в своих сочинения. В «Главах»
он таким образом суммирует взгляды Студита по этому вопросу:

Те, кто в чем�либо предпочитают своих родителей заповеди Божи�
ей, не приобрели веры во Христа… Отречение от мира и совершен�
ное удаление, сопровождаемое отчуждением от всех житейских ве�
щей, обычаев, мнений и лиц, отрицанием тела и воли, в короткое время
станет источником огромной пользы для того, кто так горячо оставил
мир… Видя скорбь о тебе родителей, братьев и друзей, смейся над
демоном, разными способами подбрасывающим тебе все это. Но уда�
лись со страхом и со многим усердием умоляй прилежно Бога, чтобы
тебе достичь гавани доброго [духовного] отца3.

В 7�м Огласительном Слове Симеон сравнивает привязанность к
родным с петлей, которую диавол накидывает на шею монаха и при
посредстве которой тащит его в бездну уныния4.

Cимеон развивает учение о странничестве, которое он понимает как
«распятие для мира» (Гал. 6:14) и «желание быть с одним Богом и анге�
лами и вовсе не возвращаться к чему�либо человеческому»5. Вслед за
Студитом, который советовал монаху не ходить ни к кому в келлию, кро�
ме игумена6, Симеон пишет: «Храни молчание и от всех устраняйся, в
чем заключается истинное странничество... И не входи ни к кому в кел�
лию, кроме отца твоего по Богу, если только не будешь послан настояте�
лем (ôï™ ðñïåóô§ôïò) или благочинным (äéáêïíéôï™) обители».7 Отметим,

1 Слово аскетическое, 1–2; 4.
2 Житие 8, 1–20.
3 Cap. 1, 12–17.
4 Cat. 7, 59–64.
5 Cap. 1, 96.
6 Слово аскетическое, 9.
7 Cat. 26, 77–81.

www.tezaurliturgic.ro



Глава III. Преподобный Симеон и студийская традиция 171

что Симеон здесь упоминает и настоятеля, и духовного отца, — что отра�
жает опыт его жизни в Студийской обители, — в то время как Симеон
Студит, скорее, отождествляет настоятеля с духовным отцом.

Тема смирения, намеченная Студитом, получает развитие у Симео�
на. Приведя слова своего духовного отца о том, что монаху следует
быть как бы вовсе не существующим1, Симеон далее восклицает (как
он делает и в других местах, когда цитирует Студита): «О блаженные
глаголы, которыми возвещается его сверхчеловеческий, ангельский
образ жизни!»2 Симеон говорит о смирении как подражании Христу,
Который смирил Себя, когда Его обвиняли, будто в Нем бес, будто Он
обманщик, любит есть и пить вино (Мф. 27:63; Ин. 7:20; Мф. 11:19).
«То же и блаженный отец наш, я говорю о святом Симеоне, слышал
ради нас, скорее же, из�за нас», — говорит ученик об учителе3. Пре�
дельное смирение и сораспятие Христу есть не что иное, как «живо�
творная мертвость», через которую человек становится соучастником
славы Христовой4.

Можно заметить незначительные расхождения между Симеоном и
Студитом в отношении некоторых деталей подвижничества. Как ука�
зывает Х. Тернер, Студит настаивает, что в храм надо приходить пер�
вым, а уходить из него последним5, тогда как Симеон поучает не вы�
ходить из храма ранее отпуста (т. е. не обязательно последним)6. Есть
разница между чином всенощного бдения у Студита7 и правилом ве�
черней молитвы8 у Симеона; впрочем, поскольку речь идет о разных
предметах, сходства ожидать и не приходится. Нам, во всяком случае,
не кажется, что подобные различия дают достаточно оснований гово�
рить о «независимости» Симеона от своего духовного отца9. Разумеет�

1 Слово аскетическое, 19.
2 Cat. 6, 178–180.
3 Cat. 6, 301–308.
4 Cat. 6, 342–368.
5 Слово аскетическое, 17.
6 Turner. Fatherhood, 159; ср.: Cat. 26, 60–62.
7 Слово аскетическое, 24.
8 Cat. 26, 272–285.
9 Turner. Fatherhood, 158.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание172

ся, у Симеона мы находим многие аскетические темы, к которым вовсе
не обращался Студит в своем «Слове аскетическом»; очевидно также,
что к темам, затронутым Студитом, Симеон прибавляет весьма мно�
гое. Однако никому не известно, сколь широкий круг аскетических тем
мог обсуждаться Студитом в устных беседах, а также в тех сочинени�
ях, которые до нас не дошли. Как бы там ни было, зависимость Симеона
от Студита для нас вполне очевидна.

6. Сравнительный анализ мистицизма
преподобных Симеона Студита

и Симеона Нового Богослова

Эта зависимость станет еще более явной, когда мы сравним вы�
сказывания Студита на мистические темы с мыслями его великого уче�
ника на те же темы. «Слово аскетическое» убедительно подтвержда�
ет приведенное нами ранее свидетельство Симеона о том, что его
духовный отец был мистиком с глубоким личным опытом богообще�
ния. В «Слове» нет последовательной и стройной мистической докт�
рины; Студит ограничивается отдельными замечаниями, однако их
вполне достаточно для того, чтобы утверждать, что он был непосред�
ственным предшественником Симеона в наиболее значительных
аспектах мистицизма последнего. Ниже мы приводим эти замечания
вместе с параллельными местами из творений Симеона Нового Бого�
слова1.

В одной из глав «Слова аскетического» Студит пишет:

Считай себя самым грешным из всех людей. Ибо когда такая
мысль укоренится в тебе, тогда зарождается в разуме некое озаре�
ние, подобное лучу. И чем больше ищешь его, со многим внимани�
ем и неразвлекаемым разумом, с трудом многим и слезами, тем ярче
оно является; являясь же, оно бывает возлюблено [тобою]; будучи

1 Параллелей с другими авторами мы здесь приводить не будем, по�
скольку подробное рассмотрение основных мистических тем оставлено
нами до Главы IX.

www.tezaurliturgic.ro



Глава III. Преподобный Симеон и студийская традиция 173

возлюблено, оно очищает; очищая, делает боговидным1, просвещая
и научая отличать хорошее от плохого. Впрочем, брат, много требу�
ется труда, с Божией [помощью], чтобы [это сияние] полностью все�
лилось в душу твою и осветило ее, как луна [освещает] ночной мрак2.

Наиболее важные мистические темы Симеона Нового Богослова
как бы уже намечены его духовным отцом в цитированным тексте.
Несомненно и сходство стиля и выражений. Симеон, описывая Божест�
венный свет, тоже использует образы луны и луча3. Тема напряженно�
го поиска Божественного света также характерна для Симеона. Он
говорит и о различных этапах созерцания; о появлении света в уме; о
любви, которую вызывает Божественный свет; о слезах, сопровождаю�
щих видение света; об очищении и обожении как следствиях созерца�
ния Божественного света. Мы еще рассмотрим каждую из этих мис�
тических тем Симеона Нового Богослова; пока же мы хотим лишь
подчеркнуть разительное сходство между ним и Студитом.

Следующий отрывок из «Слова аскетического» кое в чем дополняет
описание мистического видения: это видение, согласно Студиту, сопро�

1 Симеон Студит пользуется выражениями Григория Богослова. Ср., в
частности: Григорий Богослов. Слово 39, 8: «Где страх, там соблюдение
заповедей, а где соблюдение заповедей, там очищение плоти — этого обла�
ка, помрачающего душу и не позволяющего ей чисто видеть Божествен�
ный луч; где же очищение, там озарение...». Ср.: Его же. Слово 38, 7: «[Бог]
с такой же быстротой озаряет наш ум, если он очищен, с какой летящая
молния озаряет взор. Мне кажется, что это для того, чтобы постигаемым
привлекать к себе... а непостижимым приводить в удивление, через удив�
ление же возбуждать большее желание, через желание очищать, а через
очищение делать богоподобными».

2 Слово аскетическое, 20.
3 Ср. образ луны в Hymn 29, 9, а также образ луча в Cat. 22, 314–318.

Впрочем, гораздо чаще Симеон пользуется образом солнца для описания
Божественного света. Образ луча обычно используется им для описания
некоего частичного, неполного видения. Ср.: Hymn 23, 244–249: «Ибо
луч я вижу, но солнца не вижу… Видя его, я желаю увидеть и всего Роди�
теля его».

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание174

вождается духовной радостью, конец же ему может быть положен про�
извольно. Сделав предостережение относительно ложных видений
света, Студит далее пишет:

Если же, когда ты совершаешь молитву, иной свет озарит тебя,
который я бессилен выразить, [от которого] душа становится ис�
полненной радости, [и появляется] стремление к лучшему и излия�
ние слез с умилением, знай, что это есть Божественное посещение
и заступничество. И если долго продержится [такое состояние], то,
чтобы не превознестись тебе из�за обилия слез, плени ум свой чем�
либо телесным, и таким образом смиришься1.

Если мы сравним этот текст с характерными для Симеона Нового
Богослова мыслями, то увидим, что последний также говорит о Боже�
ственной радости со слезами во время мистического видения. Более
того, так же как и Студит, Симеон говорит о сознательном прекраще�
нии мистического видения для достижения смирения: «С тех пор про�
тив воли моей восхожу я на высоту созерцания и добровольно с нее
совлекаюсь, дабы [не превысить] меру человеческую и [не утратить]
твердыню смирения»2. Во многих случаях, однако, Симеон описывает
прекращение видения не столько как произвольный акт, сколько как
событие, вытекающее из крайней напряженности мистического пере�
живания и из неспособности человека выдержать его интенсивность:
«Не вынося видения славы, я отвернулся и убежал в ночь низменных
чувств... Ибо, испугавшись и не в силах будучи видеть славу Его, я
предпочел выйти [из видения] и пребывать во гробе…»3.

Говоря о слезах у Симеона Студита, мы упомянули, что он считает
слезы средством к достижению мистического просвещения. Связь меж�
ду самоочищением через покаяние и мистическим опытом подчерки�
вается в следующем отрывке:

1 Слово аскетическое, 30.
2 Cat. 17, 65–67.
3 Hymn 11, 81–89.

www.tezaurliturgic.ro



Глава III. Преподобный Симеон и студийская традиция 175

Подобает предочищать себя, согласно сказавшему: «Сначала
надо очистить себя, а потом беседовать с Чистым»1. Ибо когда ум
очистится многими слезами и воспримет воссияние Божественно�
го света, — которое, даже если весь мир воспримет его, не умень�
шится, — тогда умственно пребывает он в будущем и созерцает его,
[как] показывает ему Бог, и об этом радуется духовно, по Апостолу,
который говорит: Плод духовный есть любовь, радость, мир, долго&
терпение, кротость, воздержание (Гал. 5:22–23)2.

По учению Симеона, мистическое созерцание является результа�
том самоочищения через слезы и покаяние: «Ибо само покаяние, при�
том непрестанно... до самой смерти с болью и скорбью совершаемое,
мало�помалу заставляет нас проливать горькие слезы, которыми оно
стирает и очищает грязь и скверну души; после же этого творит в нас
чистое покаяние... и дает видеть незаходимое сияние...»3. Примечательно
и то, что единственная святоотеческая цитата в «Слове аскетическом»
принадлежит Григорию Богослову, — автору, на которого Симеон ссы�
лается чаще, чем на кого�либо из Отцов Церкви.

Студит показывает, что терпение в покаянии может привести к
мистическому опыту:

Будь готов ежедневно к принятию всякой скорби, понимая, что
все они [освобождают] от многих долгов... Ибо то, чего око не ви&
дело, чего ухо не слышало и что на сердце человеку не восходило
(1 Кор. 2:9), принадлежит, по неложному обетованию, тем, кто че�
рез [перенесение] скорбей, при содействии благодати, являет тер�
пение4.

Подобное же учение мы находим у Симеона. Те, кто с терпением
переносит любые трудности и скорби, узрят «землю обетованную», т. е.

1 Ср.: Григорий Богослов. Слово 20, 4, 8–9 [62] .
2 Слово аскетическое, 32.
3 Cat. 4, 670–677.
4 Слово аскетическое, 13.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание176

Божественный свет1. Симеон подтверждает это на основании собствен�
ного опыта: «Когда я был во всяческом утеснении и скорби и в том, что
казалось злостраданием, тогда видел я в себе преизобилующую радость
и ликование благодаря откровению и явлению Лика Его»2. Цитата в
«Слове аскетическом» из 1 Кор. 2:9 весьма знаменательна: это одно из
любимых мест Симеона, на которое он ссылается в своих сочинениях
более тридцати раз.

* * *

После проведенного сравнения между аскетическими и мистиче�
скими взглядами Симеона Студита и Симеона Нового Богослова нам
легче понять причины, по которым влияние учителя на ученика было
столь глубоким. Недостаточно сказать, что «его темперамент, его ме�
тоды духовного руководства и его дарования были близко созвучны
запросам Симеона»3. Действительно, педагогические методы Студита
способствовали тому, что он оказывал влияние на своих духовных чад.
Но нам представляется, что для Симеона гораздо важнее было то, что
Студит как аскет и мистик умел поделиться с учеником своими бога�
тыми духовными дарами и приобщить его мистической жизни. Имен�
но Симеон Студит стал для Симеона Нового Богослова тем звеном в
цепи многовековой монашеской традиции христианского Востока, ко�
торое соединило его с богатейшим духовным наследием великой оби�
тели Студитов.

1 Cat. 6, 140–142.
2 Eth. 10, 285–288.
3 Turner. Fatherhood, 65.

www.tezaurliturgic.ro



Глава IV

КРУГ КЕЛЕЙНОГО ЧТЕНИЯ
ПРЕПОДОБНОГО СИМЕОНА

1. Что читал преподобный Симеон?
Святоотеческие аллюзии и цитаты

в его произведениях

С имеон жил во времена, когда книги были редки и чрезвы�
чайно дороги1. Тем не менее в течение всей своей жизни
он был окружен книгами. Помимо того, что он ежедневно

слышал в храме чтения из Священного Писания, аскетических и агиогра�
фических сочинений, он читал книги и в тишине собственной келлии.

В разные периоды жизни Симеону были доступны разные библиоте�
ки. Во�первых, у его родителей в Галати была собственная библиотека, к
которой он, должно быть, имел доступ, пока ему не исполнилось 11 лет;
после отъезда в Константинополь он также иногда мог пользоваться этой
библиотекой: именно там он взял «Лествицу» Иоанна Синайского, когда
ему было двадцать лет2. В Константинополе Симеон, по словам Ники�

1 Н. Уилсон доказывает, что в IX в. (т. е. за сто лет до рождения Симео�
на) рукопись, состоящая из 300–400 листов, могла стоить 15–20 номисм.
См.: Byzantine Books, 3 ff. Для сравнения можно вспомнить, что в X в. годо�
вая заработная плата византийского служащего составляла около 40 но�
мисм, и даже протоспафарий получал только 72 номисмы в год. См.: Mango.
Image, VII, 38–39.

2 Житие 6, 21–23.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание178

ты, «ревностно предался» чтению1; в это время он мог брать книги у сво�
его духовного отца Симеона Студита: по крайней мере, именно Студит
дал ему книгу Марка и Диадоха2. Библиотека Студийского монастыря,
одна из богатейших в византийском мире3, была доступна Симеону только
в течение короткого времени, пока он был там послушником. В монасты�
ре св. Мамаса Cимеон сам устроил библиотеку4. Кроме того, у Симеона
были собственные книги: это ясно из упоминаний Никиты5.

Конечно, Священное Писание занимало первое и главное место в
ежедневном круге чтения Симеона. По свидетельству Никиты, Симеон
ежедневно посвящал какое�то время чтению Священного Писания6. Сам
Симеон подчеркивал необходимость такого ежедневного чтения7. Биб�
лия была для него, как и для многих поколений христиан, предметом
постоянного исследования и вдумчивого изучения (ìåëÝôç).

Трудно восстановить предполагаемый круг келейного чтения Си�
меона помимо Священного Писания. Симеон не относится к тем авто�
рам, которые постоянно ссылаются на то, что читали: его редкие цита�
ты из Отцов или аллюзии на них лишь в малой степени проливают свет
на его связь со святоотеческой Традицией. В «Житии Симеона», напи�
санном Никитой, есть некоторые ссылки на то, чтоv читал Симеон, но и
они дают нам очень скудную информацию.

Никита, в частности, указывает, что Симеон постоянно читал «жи�
тия древних подвижников»8. Житийная литература была любимым

1 Житие 4, 14–15.
2 Там же 4, 15–16.
3 О ней мы говорили в Главе III.
4 Житие 34, 19–20. Устраивая библиотеку, Симеон следовал традиции

Феодора Студита и его дяди Платона, а также традиции раннего монаше�
ства (см. Главу III). В этой связи можно провести интересное сравнение
между Симеоном и другим игуменом XI в., Христодулом Патмосским;
последний тоже устроил богатую библиотеку в своем монастыре, собрав,
переписав и купив множество рукописей. См.: Ware. Christodoulos, 32–33.

5 Житие 97, 20
6 Там же 26, 20; 27, 14; 28, 5; 62, 11.
7 См. Главу I нашей работы.
8 Житие 26, 20–21.

www.tezaurliturgic.ro



Глава IV. Круг келейного чтения преподобного Симеона 179

чтением всех византийцев; что же касается монахов, то они особенно
прилежно изучали жития выдающихся преподобных. Как мы увидим
далее, Симеон был знаком с этим родом литературы: примерно пятнад�
цать раз он ссылается в своих творениях на жития святых1.

Никита говорит, что Симеон «приобрел знание апостольских кано�
нов и преданий, и точное [знание] догматов (ôxí ãí§óéí ô§í Pðïóôïëéê§í

êáíüíùí êár ðáñáäüóåùí, êár ô§í äïãìÜôùí Pêñßâåéáí)»2. Из этого весьма
расплывчатого утверждения трудно извлечь какие�либо конкретные
указания на источники. Тем не менее, из него можно заключить, что
Симеон был хотя бы в некоторой степени знаком с канонической, догма�
тической и богословской литературой Восточной Церкви. Что касается
канонической литературы, то в 18�м Огласительном Слове Симеон не�
сколько раз ссылается на «апостольские каноны и правила»3, а в 27�м
Огласительном Слове на «священные каноны»4. Архиепископ Василий
(Кривошеин) высказывает предположение, что в 18�м Огласительном
Слове Симеон говорит о так называемых «Апостольских Постановлени�
ях» — собрании из 85�и Правил, приписываемом апостолам, но, вероят�
но, составленном в IV в.5 Это вполне вероятно, особенно если принять
во внимание тот факт, что «Апостольские Постановления» составляли
основное ядро канонического права в Византии. Однако сочинения Си�
меона едва ли свидетельствуют о каком�то особом интересе с его стороны
к конкретным памятникам канонической литературы.

Если говорить о богословской и догматической литературе, то Си�
меон был, как кажется, знаком со многими сочинениями в этой обла�
сти. Он ссылается на богословскую классику IV в., особенно на Григо�
рия Богослова, который был его любимым писателем (около тридцати
цитат), а также на Иоанна Златоуста (около пятнадцати возможных

1 Здесь и далее статистика взята (как и библейская статистика в Главе I)
из указателей к SC, а также из книги: Turner. Fatherhood, 45–51.

2 Житие 62, 11–13.
3 Ср.: Cat. 18, 512; 526; 536; 540–541; 552–553.
4 Ср.: Cat. 27, 201.
5 SC 104, 306–307 (note 1). Ср. также ссылку Симеона на «Апостольские

Постановления» в его полемике с патриархом Сергием: Житие 83, 8–23.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание180

цитат и аллюзий); Василий Великий цитируется реже (три цитаты и
несколько возможных аллюзий). В сочинениях Симеона можно найти
отдельные реминисценции из Григория Нисского, Максима Исповед�
ника и Дионисия Ареопагита; однако, ни одного из этих авторов Симеон
не цитирует дословно1.

Как ни странно, Симеон очень редко ссылается на аскетическую
литературу, которую он знал, должно быть, очень хорошо. Никита сви�
детельствует, что Иоанна Лествичника, Марка Подвижника и Диа�
доха Симеон читал, еще будучи мирянином2. Несмотря на это, у Си�
меона есть только две прямые цитаты из Лествичника3, три из творений

1 Некоторые параллели между этими тремя писателями и Симеоном
указаны в книге: Fraigneau�Juien. Sens, 44–56, 79–92, 171–181. Дж. Хас�
си уже высказывала предположение, что на Симеона «особое влияние ока�
зали» творения Максима Исповедника. См.: Hussey. Learning, 202. В. Фель�
кер тоже различает некоторые следы влияния Максима на Симеона: Völker.
Praxis, 266–267, 270–272. Тем не менее, трудно найти текстуальные дока�
зательства зависимости Симеона от Максима. Что касается Ареопагита,
то ученые расходятся во мнениях относительно степени его влияния на
Симеона. Одни отрицают возможность прямого влияния; см.: Holl. En�
thusiasmus, 98; Bouyer. Histoire, 673; Krivochéine. Zealot, 117. Другие, на�
оборот, усматривают связи между Симеоном и Ареопагитом; в частности,
В. Фелькер высказывает несогласие с мнением вышеуказанные ученых,
однако признает, что «отношение Симеона к Ареопагиту остается спор�
ным вопросом», см.: Völker. Praxis, 359–360 и 5. Недавно венгерский уче�
ный И. Перцель выявил несколько параллелей между Симеоном и Диони�
сием. См.: Perszel. Parallèles. Впрочем, среди них нет ни одной прямой
параллели, а потому можно возразить, что, вероятно, на Симеона оказал
влияние не сам Корпус Ареопагитикум, а лишь некоторые заимствован�
ные из него выражения, в частности, те, что вошли в богослужебное упо�
требление.

2 Житие 4, 16; 6, 22.
3 См.: Cat. 4, 540–543; 30, 140–142. В последующих главах настояще�

го исследования мы укажем на некоторые пункты, сближающие Симеона
с Лествичником.

www.tezaurliturgic.ro



Глава IV. Круг келейного чтения преподобного Симеона 181

Марка Подвижника и ни одной из писаний Диадоха Фотикийского1.
Более того, три цитаты из Марка объединены в одном автобиографи�
ческом фрагменте2, и нигде больше Симеон не ссылается на этого ав�
тора. Симеон был знаком с «Изречениями пустынных отцов», но ссы�
лается на них довольно редко3. Несколько раз он ссылается на своего
духовного отца Симеона Студита, но никогда прямо не цитирует Фео�
дора Студита4, хотя, несомненно, во многих аспектах своего учения
опирается на Феодора: нам уже представлялись случаи указать на не�
которые параллели.

Макарий Египетский и Исаак Сирин — два писателя�мистика, чье
учение во многих отношениях близко Симеону. Тем не менее ни тот,
ни другой не цитируется Симеоном напрямую, хотя существуют оче�
видные параллели между ним и этими двумя авторами: некоторые бу�
дут указаны ниже. По мнению епископа Каллиста (Уэра)5, «Духовные

1 И. Озэрр возражает, что слова Никиты ÌÜñêïõ êár Äéáäü÷ïõ можно
понять как ÌÜñêïõ ôï™ Äéáäü÷ïõ, т. е. как искаженное ÌÜñêïõ ôï™ EÁóêçôy.
См.: Hausherr. Mystique, 7 (прим. 3). Нам, однако, такое предположение
представляется безосновательным, несмотря на то, что сам Симеон в па�
раллельном фрагменте (Cat. 22, 34–35) говорит только о «книге Марка
Подвижника о законе духовном». Выражение ÌÜñêïõ ôï™ Äéáäü÷ïõ, встре�
чающееся в некоторых рукописях, относится к Диадоху Фотикийскому, а
не к Марку Подвижнику. В целом Диадох как духовный писатель ближе
всего стоит к Марку; в рукописной традиции творения Марка часто пред�
варяют сочинения Диадоха. См.: Ware. Traités, XL.

2 Cat. 22, 40–51.
3 Ср. цитату из аввы Лонгина в Eth. 2, 7, 201–203; аллюзии на изрече�

ния Арсения Великого в Cat. 6, 71–118; аллюзии на изречения «святых
отцов наших» (вероятно, Антония или Пимена) в Cat. 4, 456–458; ср. так�
же: Cat. 21, 31–32.

4 И это несмотря на то, что в Студийском монастыре (возможно, также
и в дочерних обителях) три раза в неделю за богослужением читалось
«Малое Оглашение» Феодора Студита: см. Житие преп. Феодора Студи�
та, 36 [152 C].

5 Ware. Symeon [LTK 9, 1215 ff]. «Беседы», дошедшие до нас под именем
Макария Египетского (кто бы ни был их подлинным автором), принадлежат

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание182

беседы» Макария Египетского сильно повлияли на Симеона. Архиепи�
скоп Василий (Кривошеин) заметил явное сходство между «Великим
Посланием» Макария (которое в некоторых манускриптах приписы�
вается Григорию Нисскому)1 и началом 34�го Огласительного Слова
Симеона2. Однако, как подчеркивает В. Фелькер, нет никаких тексту�

православному Преданию; впрочем, некоторые ученые считают «Беседы»
произведением мессалианской духовности. См. раннюю монографию Г. Дер�
риса: Dörries. Symeon (1941). По мнению Э. Лауфа, сам факт, что в основе
всех известных антимессалианских списков (а именно, Феодорита Кир�
ского, Тимофея Константинопольского и Иоанна Дамаскина) лежит текст
«Бесед» Макария, «заставляет считать, что Беседы — мессалианского про�
исхождения». См.: Louth. Origins, 115. Ср.: Иоанн Дамаскин. Против ере�
сей, 80 [42–43]. С другой стороны, Г. Деррис, после многолетних исследо�
ваний изменивший свое мнение о происхождении «Бесед», в позднейшей
работе (1978) высказывает мнение, что «Беседы» Макария после смерти
их автора были лишь усвоены мессалианами, сам же автор «Бесед» был
противником этого учения и отрицал его основные положения. См.: Dörries.
Theologie, 12–13. О неприятии Макарием учения мессалиан см. также:
Meyendorff. Messalianism. В целом, мы разделяем позднейшее предполо�
жение Дерриса, а также мнение В. Йегера о том, что сходство между от�
дельными выражениями Макария и мессалиан объясняется тем обстоя�
тельством, что и Макарий, и мессалиане принадлежали к одной и той же
монашеской традиции, хотя их пути и разошлись. См.: Jaeger. Works. Ср.
мнение К. Стюарта, который считает, что невозможно понять, придержи�
вался ли Макарий взглядов мессалиан: Stewart. Working, 235 ff. Восточ�
ная святоотеческая Традиция в конечном итоге восприняла все литера�
турное наследие Макария как православное. В нашем исследовании мы
придерживаемся традиционного отношения Восточной Церкви к Мака�
рию и цитируем его сочинения среди других святоотеческих источников,
считая их «подлинным выражением восточно�христианской духовности в
ее высшем проявлении». Ср.: Ware. Introductory Note, 283.

1 Об атрибуции Послания см.: Staats. Macarius. Epistola, 11ff. (с полной
библиографией вопроса на с. 79–81).

2 SC 113, 270–273 (примечания).

www.tezaurliturgic.ro



Глава IV. Круг келейного чтения преподобного Симеона 183

альных подтверждений того, что Симеон был знаком со всем корпусом
сочинений Макария1. «Духовные беседы» Макария, действительно,
были хорошо известны и ценились в монашеских кругах времен Симео�
на, поэтому не удивительно, если он их читал. «Если Симеон почему�
либо и не читал Беседы Макария, — считает Б. Френьо�Жюльен, —
ему, по крайней мере, было знакомо течение, к которому они принад�
лежали, и он сам был близок к нему»2.

Уже во времена исихастов обратили внимание на сходство между
Симеоном и Исааком Сириным3. Однако нет прямого текстуального
подтверждения того, что Симеон читал сочинения Исаака, хотя его
знакомство с этими сочинениями было бы вполне естественным4. Гре�
ческий перевод аскетических бесед Исаака был сделан в Палестине в
конце VIII или начале IX в. (этот сборник также включал, под именем
Исаака, четыре гомилии сирийского мистика Иоанна Дальятского). Ко
времени жизни Симеона перевод успел выйти за пределы Палестины
и стал известен в Константинополе. В середине XI в., вскоре после смер�
ти Симеона, Павел Эвергетидский включил сочинения Исаака Сири�
на в свою антологию аскетических текстов «Эвергетинос»: сочинения
Исаака стали настолько авторитетными, что их цитировали наряду с
писаниями Диадоха, Иоанна Лествичника и других великих учителей
и подвижников Востока.

Прежде чем перейти к анализу святоотеческих параллелей у Си�
меона, необходимо сделать две существенные оговорки. Современные
ученые нередко склонны рассуждать о предполагаемом круге чтения
того или иного византийского автора на основании цитат и аллюзий,

1 Völker. Praxis, 357. Ср.: Hatzopoulos. Two Outstanding Cases, 49.
2 Fraigneau�Julien. Sens, 197–198.
3 У нас была возможность изучить рукопись Coisl. 268, которая отно�

сится ко времени исихастского возрождения (XIII–XIV вв.). В этой руко�
писи Беседы Исаака Сирина снабжены святоотеческими параллелями,
среди которых много текстов, принадлежащих Симеону; ср.: листы 7, 9 об.,
10 об., 25 об., 45, и др.

4 Ср.: Krivochéine. Zealot, 117–118. Ср. также замечание И. Озэрра: «Но�
вый Богослов наверняка читал Исаака Сирина»: Hausherr. Penthos, 133.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание184

которые можно найти в его сочинениях. Однако не следует забывать,
что в византийскую эпоху существовало множество флорилегиев, со�
державших избранные места из сочинений разных авторов (упомяну�
тый «Эвергетинос» служит хорошим примером подобного рода флори�
легия)1. Не следует забывать о том, что, если автор цитирует сочинение,
скажем, Максима Исповедника, это вовсе не означает, что он читал
Максима: он мог быть знаком с одним из флорилегиев и цитировать по
нему. И, разумеется, если кто�либо цитирует одно из сочинений Григо�
рия Богослова, из этого не следует, что он знаком со всеми сочинениями
святителя: он может знать одно или несколько.

И другая оговорка. Помимо флорилегиев, широко распространен�
ных в монашеской среде, важным источником, благодаря которому
византийские монахи могли ознакомиться с широким кругом литера�
туры, было богослужение. Именно за богослужением читались жития
святых, творения таких авторов, как Григорий Богослов, Ефрем Си�
рин, Феодор Студит и многие другие. Знаменательно, что почти вся
литература, цитируемая Симеоном Новым Богословом, относится к
кругу церковного чтения. Поэтому не всегда ясно, где заканчивается
влияние на него богослужения, а где начинается собственно влияние
«келейного чтения».

2. Преподобный Симеон
и агиографическая литература

А. Древние святые как пример для подражания

Как мы уже упоминали, именно Феодор Студит часто говорил о том,
что монахам необходимо хорошо знать жития святых2. По словам Фео�
дора, каждый получает великую пользу, читая агиографическую лите�
ратуру:

1 Другая важная антология XI в. — «Толкование заповедей Господних»
Никона Черногорца. См.: Ware. Synagoge, 327 ff.

2 См. Главу II.

www.tezaurliturgic.ro



Глава IV. Круг келейного чтения преподобного Симеона 185

Думается мне, даже камни чувствуют эту пользу, не говоря уже
о разумном человеке. Ибо благодаря [чтению] просвещается ум че�
ловека, отвергая мрак мудрости плотской (2 Кор. 1:12), а душа его
умиляется и воспаряет к Божественной любви1.

Эти слова отражают общепринятое в Византии отношение к агио�
графической литературе, чтение которой считалось важнейшим сред�
ством для спасения души.

Из сочинений Симеона видно, что он был хорошо знаком с многими
агиографическими источниками2. Вслед за Феодором Студитом, он
говорит, что монахи должны читать жития древних подвижников и
стараться подражать им3. Он неоднократно пересказывает известные
жития святых, давая собственную интерпретацию агиографическим
сюжетам.

Например, известное «Житие Антония Великого», приписываемое
Афанасию Александрийскому, находит отражение в 6�м Огласитель�
ном Слове, где Симеон поднимает очень важный вопрос — о том, на�
сколько его личный опыт Божественного созерцания отвечает опыту
древних святых. Симеону представляется, что и у Антония было мис�
тическое видение Бога, в доказательство чего Симеон пересказывает
житие Антония: «Итак, что сделал великий Антоний, сидя во гробе?..
Не был ли он весь мертвым для мира и, лежа в гробнице, не искал ли
Бога, способного оживить [его] и воскресить?»4 Перечисляются по�
движнические труды Антония, как они описаны в его житии: он питал�
ся только хлебом и водой и боролся с бесами5. Но цель этих трудов за�
ключалась в том, чтобы удостоиться увидеть Христа:

...Если бы он не претерпел до конца (Мф. 10:22)... он не удостоил�
ся бы достолюбезного видения Владыки своего и не услышал бы слад�

1 Малое Оглашение, 41.
2 Turner. Fatherhood, 51.
3 Cat. 6, 19–20.
4 Cat. 6, 40–46.
5 Ср.: Житие преп. Антония Великого, 7–8 [150–158].

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание186

кий голос Его... Ибо умерши, как сказано, произволением за Христа,
он лежал, как мертвый, пока не пришел Тот, Кто возрождает к жизни
мертвых и не воскресил его из ада, т. е. из мрака душевного, и не вывел
его в чудный свет лица Своего (1 Петр. 2:9). Он же, увидев [Его],
освободившись от тех страданий и преисполнившись радости, ска�
зал: «Господи, где же Ты был до сих пор?»1 И если слова «где Ты был?»
принадлежат тому, кто, конечно же, не знал, где был [Христос], то
словами «до сих пор» он показал, что [пришел в] созерцание, чувство
и сознание пришествия2 Владыки3.

Симеон явно считает описываемое событие — личную встречу Ан�
тония со Христом — кульминацией всей жизни великого подвижни�
ка. По словам автора «Жития Антония Великого», видение Христа на�
чалось с того, что Антоний «увидел, что крыша словно бы раскрылась,
и луч света сошел на него»; потом он услышал голос Господа, Который
сказал ему: «Я всегда был здесь»4. Не удивительно, что этот рассказ
глубоко трогал Симеона: он тоже имел подобный опыт — тоже созер�
цал свет, который сходил в его келлию5, и слышал голос Христа, ска�
завшего: «Я здесь»6. Пересказывая житие Антония, Симеон в действи�
тельности говорит о своем собственном опыте.

Говоря о другом древнем подвижнике, Арсении Великом, Симеон
вспоминает, что тот, оставив дворцы и царей, пришел в монастырь, «как
нищий», смирил себя перед игуменом, выполнял тяжелый физический
труд, постоянно проливал слезы, ночи проводил в молитве и «до конца

1 Ср.: Житие преп. Антония Великого, 10 [162–164].
2 Или «присутствия».
3 Cat. 6, 50–65.
4 Житие преп. Антония Великого, 10 [162–164]. Ср. такое же описание

появления света в «Изречениях пустынных отцов», Макарий, 33 [276 D]:
«…крыша [дома] раскрылась, и появился свет, подобный дневному».

5 Hymn 40, 8–9. Симеон отмечает, как бы сравнивая свой опыт с ви�
дением Антония, что свет являлся ему «не разверзая небес... или крыши
дома».

6 Euch. 1, 159–161.

www.tezaurliturgic.ro



Глава IV. Круг келейного чтения преподобного Симеона 187

жизни терпел бедность и нищету»1. Для чего он так поступал? — спра�
шивает Симеон.

Для того, чтобы самому испытать и увидеть то, что удостоился
испытать и увидеть великий Антоний. Но почему же не написано и о
нем, что он видел Господа? Неужели он положил столько трудов, а ви�
деть Его не удостоился? Отнюдь! Ибо и он таким же образом удосто�
ился видеть Бога, даже если описавший это не так явно показал сие2.

Мы видим, как Симеон дает свое толкование агиографическому
сюжету: каждый святой, по его мнению, видел Бога, даже если об этом
не говорится в его житии. Далее Симеон предлагает читателю самому
убедиться в том, что у Арсения был мистический опыт: «Если желаешь
точно узнать об этом, прочитай главы, написанные им, т. е. святым
Арсением, и узнаешь из них, что и он был истинным боговидцем»3.
Иначе говоря, нельзя ограничиваться только чтением жития святого:
надо стараться находить другие источники, прежде всего подлинные
сочинения этого святого, чтобы составить себе ясное представление о
его внутренней жизни.

По словам Симеона, истинное содержание агиографической лите�
ратуры открывается не каждому читающему, а только тем, кто стара�
ется в своей собственной жизни подражать святым:

1 Cat. 6, 71–89. Здесь Симеон пересказывает «Житие преп. Арсения
Великого», написанное Феодором Студитом [PG 99, 849–882].

2 Cat. 6, 89–95. Ср. утверждение сирийского писателя VIII в. Иосифа
Хаззайа, что Арсений видел Божественный свет: «Блаженный авва Арсе�
ний [не вел беседы со своими посетителями]... потому что дух его лико�
вал... тем Божественным светом, который в нем был... Это созерцание све�
та останавливало его язык и удерживало от разговоров». См.: Иосиф Хаз�
зайа. Послание о трех степенях жизни монашеской, 111 [384–387].

3 Сat. 6, 95–98. Как утверждает архиепископ Василий (Кривошеин), Си�
меон здесь ссылается на «Изречения пустынных отцов», Арсений, 10 [89 С]:
«Если взыщем Бога, то Он явится нам; если будем удерживать Его в себе,
Он пребудет с нами». См.: SC 104, 20–21 (note 4).

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание188

Ибо те, кто писал жития святых, показывали только их телесные
деяния, как�то: нестяжание, пост, бдение, воздержание, терпение...
Духовное же их делание лишь в малой степени, как в зеркале, че�
рез [телесные деяния] показывали, чтобы те, кто подобные труды и
веру от дел являет, стали сознательными причастниками и дел [свя�
тых], и дарований их, прочие же чтобы даже не удостоились слы�
шать о таковых1.

Таким образом, в агиографической литературе, как и в Священном
Писании, есть своя èåùñßá (внутренний, сокровенный смысл). Этот
внутренний смысл открывается тем «гностикам», которые подражают
святым, но он скрыт от «прочих», которые святым не подражают. Си�
меон явно относит себя к «гностикам» и потому считает, что имеет пра�
во на свое толкование житий святых, раскрывающее заключенный в
них мистический смысл.

Развивая тему подражания святым, Симеон, по сути, повторяет
Феодора Студита, который говорит, что «нам надлежит не только вос�
хищаться святыми, но и подражать им... т. е. общежительный монах
[должен подражать святому] общежительному монаху, безмолвник —
[святому] безмолвнику, отшельник — отшельнику, игумен — игуме�
ну»2. В 5�м Огласительном Слове Симеон, описывая Страшный Суд,
говорит, что люди будут осуждены, если они не подражали святым и
не читали их жития:

Женам же скажет [Христос]: «Не слышали вы, как в церкви чита�
ли и произносили «Житие св. Пелагии, в прошлом блудницы», «Жи�
тие преп. Марии Египетской, в прошлом развратной», «Феодоры,
прелюбодейцы, а затем чудотворицы», «Евфросинии девы, назвавшей�
ся Смарагдом», и «Ксении, поистине странной и дивной»... Почему
же и вы... не подражали им?»3

1 Cat. 6, 22–32.
2 Малое Оглашение, 38.
3 Cat. 5, 559–572. Все перечисленные Симеоном святые жены жили

в V в.

www.tezaurliturgic.ro



Глава IV. Круг келейного чтения преподобного Симеона 189

А мужей, которые были царями и правителями, Христос спросит,
почему они не подражали святым Ветхого Завета, таким как Давид,
который после обличения Нафана «не переставал плакать и проливать
слезы день и ночь», а также Моисею, Иисусу Навину и многим другим
добродетельным «царям, властителям и богатым»1. Патриархам Хрис�
тос противопоставит Иоанна Златоуста, Иоанна Милостивого, Григо�
рия Богослова, Игнатия, Мефодия и Тарасия; митрополитам — Васи�
лия Великого, Григория Нисского, Григория Чудотворца, Амвросия
и Николая2. Богатых будут судить те святые, которые в жизни были
богаты, бедных — те, что были бедны, женатых — женатые, а безбрач�
ных — те, что не состояли в браке. Короче, «каждый человек грешный
в страшный день Суда напротив себя в жизни вечной и в неизречен�
ном том свете увидит подобного себе и будет осужден им»3.

1 Cat. 5, 573–675.
2 Cat. 5, 637–644. Имена патриархов перечисляются не в хронологи�

ческом порядке: после Иоанна Златоуста (354–407) следуют Иоанн Ми�
лостивый (патриарх Александрийский, † 609), Григорий Богослов (330–
390), Игнатий (патриарх Константинопольский, 847–858 и 867–877),
Тарасий (патриарх Константинопольский, 784–806), Мефодий (патриарх
Константинопольский, 843–847). Имена митрополитов тоже называются
не в хронологической последовательности: Василий Великий († 379), Гри�
горий Нисский († 394), Григорий Чудотворец († 270), Амвросий Медио�
ланский († 397), Николай Мир Ликийских (IV в.). Архиепископ Василий
(Кривошеин) подчеркивает, что упоминание Симеоном в этом списке пат�
риарха Игнатия и отсутствие имени патриарха Фотия не случайно: «Си�
меон, как и большинство монахов его времени, особенно студитов, симпа�
тизировал ему больше, чем Фотию, который им не упомянут». См.: SC 96,
433 (прим. 1). Упоминание Амвросия Медиоланского свидетельствует о
том, что этот западный святой был известен и почитаем на Востоке во вре�
мена Симеона.

3 Cat. 5, 666–672.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание190

Б. Современные святые

Еще одна тема Феодора Студита — о том, что надо подражать «не
только древним святым, но и тем, которые [состоят] в нашем братстве»,1

т. е. современникам — получила дальнейшее развитие в творениях
Симеона. Перед глазами Симеона всегда стоял образ «живого и сияю�
щего святого» — Симеона Студита, который был его современником,
однако по святости не уступал древним подвижникам. Именно вопрос
о почитании Симеона Студита стал камнем преткновения во взаимо�
отношениях между Симеоном и церковными властями его времени и
сделался причиной конфликта, который закончился изгнанием Симе�
она из византийской столицы.

Впрочем, Симеон Новый Богослов не только Студита считал жи�
вым святым. Он посвятил 21�е Огласительное Слово некоему Анто�
нию, молодому иноку, который умер, проведя в монашестве недолгие
годы: Слово написано в виде надгробной похвалы и напоминает выдаю�
щиеся образцы агиографической литературы, такие как «Житие Доси�
фея», автором которого является Дорофей Газский2. В этом Огласи�
тельном Слове Симеон сравнивает последние слова Антония со словами
древних святых:

«Что ты плачешь, брат? — говорил он. — Я ведь не был отступ�
ником от веры в Бога, но ее, как и Его, надеюсь, сохранил. И с тех
пор, как пришел я в эту святую обитель... плотского греха я не со�
вершил. Я ел и пил и в беспечности провел дни мои. Но вверяю себя
человеколюбию всеведущего Бога и тому, как поступит Он с моим
смирением». Итак, чем последние слова и изречения великих отцов
больше [слов] брата нашего? Ибо чистоту свою и девство он с дерз�
новением засвидетельствовал нам, но сохранил и смирение в душе
своей непоколебимым...3

1 Малое Оглашение, 38.
2 Ср.: Василий (Кривошеин), архиепископ. Заметка, 94–98.
3 Cat. 21, 22–35.

www.tezaurliturgic.ro



Глава IV. Круг келейного чтения преподобного Симеона 191

Смерть Антония Симеон описывает в следующих выражениях:

И вытянув ноги (ôïÝò ðüäáò dîÜñáò) и сложив руки крестообраз�
но, в безмятежном душевном состоянии и настроении, он так почил
сладчайшим сном в глубоком мире и уснул сном, подобающим пра�
веднику, не показав пристрастия ни к чему из настоящего [мира].
Ибо ни о родственниках он не вспомнил, ни друга какого�либо не
назвал в этой жизни, ни распорядился о какой�либо тленной вещи,
но... обнаженный таким образом от всякого вожделения видимых
[вещей] и привязанности [к ним], перешел в умственные царства1.

Некоторые выражения этого повествования буквально соответст�
вуют описанию смерти Антония Великого, который, согласно его «Жи�
тию», тоже уснул в мире и радости, «вытянув ноги» (dîÜñáò ôïÝò ðüäáò)2.
Но одна деталь описания прямо противоположна: Антоний Великий
дает точные распоряжения о том, как следует поделить его одежду
между епископами и учениками после его смерти, тогда как герой сло�
ва Симеона «не распорядился о какой�либо тленной вещи». Симеон,
очевидно, более восхищен мирной и святой смертью своего друга, чем
кончиной древнего подвижника: по крайней мере, так было, когда он
писал посмертный панегирик своему современнику. Слово, посвящен�
ное памяти Антония, Симеон заканчивает призывом к другим мона�
хам «подражать его вере, его подвигу, его исповеданию и покаянию»3.

Итак, Симеон ставит на один уровень древних, прославленных свя�
тых, с одной стороны, и святых своего времени — с другой. Можно
даже сказать, что жития древних святых интересуют его лишь в той
мере, в какой их опыт похож на его собственный, а также на опыт его
эпохи, его окружения. Говоря о жизни Симеона Нового Богослова4,
мы указывали на то, что он был решительно против тенденции «архи�
визации» («антикваризации») святых, характерной для официальных

1 Cat. 21, 82–88.
2 Житие преп. Антония, 92, 1 [370–372]. Ср.: Быт. 49:33.
3 Cat. 21, 99–100.
4 См. Введение.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание192

церковных кругов Византии X–XI вв. (т. е. после завершения корпуса
Метафраста). Мнение о том, что святость была возможна в древности,
но стала невозможной в его времена, Симеон считал ересью и бого�
хульством. Он многократно высказывался против всякого вида нос�
тальгии по славному прошлому Церкви, призывая своих слушателей
обратиться к настоящему:

Многие каждый день говорят, а мы слышим их говорящими:
«Если бы мы жили во дни апостолов и удостоились, как они, видеть
Христа, то и мы стали бы святыми, как они...». Так говорят те, что
грубее других. А что же более благочестивые? «Если бы, — гово�
рят, — мы жили во времена святых отцов, то подвизались бы и мы.
Ибо видя доброе их жительство и подвиги их, мы бы соревновались
с ними. Ныне же, вращаясь среди ленивых и нерадивых, мы вместе
с ними отводимся [от истинного пути] и погибаем»1.

На самом деле, возражает Симеон, мы находимся в положении во
много раз лучшем, чем все древние святые. Для тех, кто видел Христа
во время Его земной жизни, Он был обычным человеком, Который ел с
мытарями и грешниками, и весьма удивительно, если бы кто�либо при�
знал Его Богом; сейчас же Он явлен как Бог и прославлен на весь мир,
и цари и народы поклоняются Ему2. Во времена святых отцов, продол�
жает Симеон, было намного труднее, чем сейчас, потому что было мно�
го ересей, много лжехристов, лжеапостолов и лжеучителей: достаточ�
но вспомнить, сколько претерпели святые Антоний, Савва, Евфимий,
Стефан Новый и особенно Василий Великий, а также Григорий Бого�
слов и Иоанн Златоуст3.

1 Cat. 29, 6–10; 61–67. Подобная ностальгия по «дням, когда жили свя�
тые отцы», — не новое явление среди монашества времен Симеона: это лейт�
мотив «Изречений пустынных отцов»; ср.: Исхирион [241 D — 244 A]; Иоанн
Колов, 14 [208 CD]; Пимен, 166 [361 C]; Илия, 2 [184 АВ] и 8 [185 АВ].

2 Cat. 29, 20–47.
3 Cat. 29, 68–98. Примечательно в этом списке имя Стефана Нового:

он пострадал в 764 г. при Константине V Копрониме за иконопочитание
и по времени относительно близок к Симеону, который родился два века

www.tezaurliturgic.ro



Глава IV. Круг келейного чтения преподобного Симеона 193

Однако, продолжает Симеон, «хотя прошлое было ужасным, но и
ныне в жизни имеется много еретиков, много волков, аспидов и змей,
вращающихся среди нас»1. Кто же они? Упомянув Ария, Македония,
Савеллия, Аполлинария, Нестория и других еретиков древности, Си�
меон говорит, что не о них идет речь:

Но я о тех говорю и тех называю еретиками, которые говорят,
что нет никого в наши времена и среди нас, кто способен был бы
сохранить евангельские заповеди и стать подобным святым отцам...
[чтобы] просветиться, принять Святого Духа и через Него узреть
Сына с Отцом. Итак, говорящие, что это невозможно, не одной ка�
кой�либо частной ересью обладают, но всеми, если можно так ска�
зать, поскольку эта [ересь] намного превосходит и покрывает все
прочие своим нечестием и богохульством. Говорящий это ниспро�
вергает все Божественные Писания... Говорящие так заключают
небо, которое открыл нам Христос… Он взывает: Приидите ко Мне,
все труждающиеся и обремененные, и Я успокою вас (Мф. 11:28).
А эти противобожники (Píôßèåïé) или, лучше сказать, антихристы
(Píôß÷ñéóôïé) говорят: «Это невозможно, невозможно!»2

В схолии к этому тексту анонимный комментатор XIV в. говорит:
«Он [Симеон] подразумевает епископов, которые говорили ему это:
патриарха Сергия, Стефана Алексинского [т. е. Никомидийского] и
других, мыслящих подобно им»3. Именно этих людей Симеон назы�
вает антихристами и против них направляет острие своей полемики.

спустя. «Житие св. Стефана» (текст см. в PG 100, 1067–1186), по мнению
И. Шевченко, является «жемчужиной агиографии времен иконоборчества».
Это житие, написанное в 806 г., вскоре приобрело большую популярность
в Византии; см.: Ševčenko. Hagiography, 115.

1 Cat. 29, 99–101.
2 Сat. 29, 137–167. Симеон постоянно возвращается к этой теме: он

говорит об этом в Cat. 6, Cat. 34, Eth. 4, Eth. 9, Ep. 4, Hymn 22 и других
сочинениях.

3 См. цитату в SC 113, 178–179 (глосса).

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание194

Унаследовав от Симеона и Феодора Студитов, — а через них от мона�
шеской традиции, — понимание святости как призвания всякого хри�
стианина, Симеон обнаруживал, что в официальных кругах его Церк�
ви такое понимание почти исчезло, и решительно высказывался против
подобной тенденции.

В этой связи небезынтересно отметить, что Никита Стифат в своем
жизнеописании Симеона постоянно проводит параллель между борь�
бой Симеона за почитание своего духовного отца и борьбой, развернув�
шейся в иконоборческий период в защиту святых икон. В эпоху иконо�
борчества существовало расхождение между «официальной» Церковью
и теми, кого народ считал истинными «носителями Предания». Светские
власти начали иконоборческое гонение, но многие представители епи�
скопата и священства их поддержали; защитниками же иконопочита�
ния были в основном монахи и миряне. Защитники икон, такие как Иоанн
Дамаскин и Феодор Студит, понимали изображения Христа как живое
свидетельство Воплощения Бога, воспринявшего человеческую плоть и
преобразившего ее; а поэтому иконоборчество воспринималось ими как
отрицание Воплощения Божия, «неуважение к тайне Богочеловече�
ства»1. Соответственно, отрицание икон Пресвятой Богородицы и свя�
тых воспринималось ими как отрицание возможности для человека в
земной жизни достичь преображения и обожения2. За иконопочитате�
лями стояло все живое христианское Предание, развивавшееся на про�
тяжении нескольких веков и хранимое церковным народом; иконобор�
чество же противоречило этому Преданию.

Не был ли конфликт между Симеоном и его оппонентами в действи�
тельности продолжением этого затянувшегося спора? Не был ли Си�
меон одним из носителей Предания, пытавшимся доказать своими тво�

1 Флоровский. Византийские Отцы, 250. Ср. слова патриарха Тарасия
и Феодора Студита, сказавших императору Льву Армянину: «Отрицание
Божиих икон ведет... к отрицанию Самого Сына Божия, Который... стал
человеком, подобно нам, и явил нам Свой Божественный образ». См.: Житие
преп. Феодора Студита, 64 [173 B].

2 Флоровский. Византийские Отцы, 252; ср. также: Ware. Church,
32–34.

www.tezaurliturgic.ro



Глава IV. Круг келейного чтения преподобного Симеона 195

рениями и жизнью, что изначальный христианский идеал святости жив
и в его время? Акцент спора переместился с почитания икон на почи�
тание святых1, но природа конфликта была та же, что и в эпоху иконо�
борчества: епископы, относившие себя к защитникам Предания2, на
деле защищали его формализацию и искажение, а монах, воспитан�
ный на Предании, защищал его истинный и первоначальный смысл.

Следует всегда избегать схематических обобщений и поспешных
выводов: возможно, было бы ошибкой ставить Стефана Никомидий�
ского в один ряд с иконоборцами и уподоблять Симеона Нового Бого�
слова великим исповедникам иконопочитания. Впрочем, в таком срав�
нении есть доля истины, особенно если вспомнить, как Никита Стифат
описывает кампанию против культа Симеона Студита, организован�
ную Стефаном Никомидийским:

Ободренные поддержкой синкелла и патриарха, враги выкрали
образ святого Симеона Студита и принесли его в патриарший дво�
рец. Симеон был вызван к патриарху, которому сказал: «Я не делал
ничего чуждого Преданию Отцов и апостолов (ðáñáäüóåé ô§í

ðáôÝñùí êár Pðïóôüëùí), потому что именно они советовали нам пи�

1 Кстати, почитание святых тоже было предметом спора во времена
иконоборчества, хотя вопрос этот в ту эпоху оставался вторичным. См.:
Martin. Controversy, 52 и 190. Иоанн Дамаскин возражал тем, кто отрицал
почитание святых: «Ты предпринял войну не против икон, но против свя�
тых… А что и святые суть боги, говорит [Писание] (Пс. 81:1)... Святые и
при жизни были исполнены Святого Духа, также и по смерти их благодать
Святого Духа неистощимо пребывает и в душах, и в телах, лежащих во
гробах, и в их чертах, и в святых их изображениях, не по причине их сущ�
ности, но по благодати и [Божественному] действию». См.: Иоанн Дамас�
кин. Слова против отвергающих святые иконы, 1, 19 [94–95] (текст и глос�
са). Не удивительно, что Симеон в защиту своей практики ссылался на это
сочинение Иоанна Дамаскина (см. ниже).

2 Вспомним, что Стефан Никомидийский, вероятно, сам был агиогра�
фом (см. Вступление), а поэтому продолжил работу по «архивизации свя�
тых», начатую Симеоном Метафрастом.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание196

сать образы святых отцов наших и поклоняться им и лобызать их».
Процитировав Иоанна Дамаскина1, Симеон воззвал к своему духов�
ному отцу: «О святой Симеон, ты сделался словно икона Господа на�
шего Иисуса Христа благодаря твоей причастности Святому Духу!
Дай мне силы пострадать за тебя и образ твой, а вернее — за Самого
Христа!..» И что же? Они послали людей, чтобы уничтожить иконы
святого старца, как во времена Копронима уничтожали иконы2.

Мы видим, что для Никиты, как и для Симеона, кампания против
почитания Симеона Студита была в некотором роде «новым иконобор�
чеством». Несомненно, Симеон считал себя защитником «Предания
Отцов и апостолов», а свою борьбу со Стефаном и Синодом восприни�
мал как страдание за Христа. Отрицание святости его духовного отца
он приравнивал к отказу от идеи святости вообще, а поэтому и от идеи
обожения человека. По мнению Симеона, Студит «имел всего Христа
и сам весь был Христом»3; потому любое неуважение к Студиту было в
его глазах оскорблением Христа.

Только в контексте этого драматического конфликта становятся
понятны некоторые крайности в учении Симеона, чрезвычайно удив�
лявшие его современников. Резкое противопоставление «рукоположе�
ния от людей» «рукоположению от Духа»4, т. е. церковной иерархии —
иерархии святых, характерное для учения Симеона, также в значи�
тельной степени является порождением этого печального, хотя, мо�
жет быть, и провиденциального конфликта. Без сомнения, Симеон не
выступал против иерархического принципа в Церкви вообще. Однако
его историческая роль защитника Предания ставила его в оппозицию
высшему священноначалию его времени и заставляла уделять больше
внимания тем, в ком он видел последователей древних святых, чем
носителям высоких иерархических степеней.

1 Первая ссылка — на Точное изложение православной веры, 4, 15, 51
[204–205]; вторая — на Слова против отвергающих святые иконы, 2, 11
[101–102] .

2 Житие 87, 18–93, 11 (в сокращении).
3 Hymn 15, 209.
4 Ср.: Ep. 1, 16 [127].

www.tezaurliturgic.ro



Глава IV. Круг келейного чтения преподобного Симеона 197

Симеон постоянно говорил о живой преемственности духовного
опыта, о той цепи праведности и святости, которая тянется от ранних
дней Церкви до настоящего времени. Следующий отрывок из Глав, где
говорится о «золотой цепи» святых, может служить суммарным изло�
жением его отношения к феномену христианской святости вообще:

Святая Троица, через всех простирающаяся от первых до по�
следних, как от чьей�либо головы до ног, собирает всех и сочетает…
Ибо святые, приходящие из рода в род… сочетаются с предшест�
вующими по времени святыми, озаряются подобно тем… и стано�
вятся некоей золотой цепью, в которой каждый из них — отдельное
звено, соединяющееся с предыдущими через веру, дела и любовь,
так что они составляют в едином Боге единую цепь, которая не мо�
жет быть легко разорвана1.

1 Cap. 3, 2–4.

www.tezaurliturgic.ro



Глава V

ТРИАДОЛОГИЧЕСКАЯ ПОЛЕМИКА
В ТВОРЕНИЯХ

ПРЕПОДОБНОГО СИМЕОНА

Многие страницы творений Симеона касаются триадо�
логических вопросов: три Богословских Слова и Гимн 21
целиком посвящены полемике на триадологические

темы. Что стояло за этой полемикой? В настоящей главе мы сделаем
попытку несколько прояснить этот вопрос, который еще не исследован
в достаточной мере.

1. «Отец Мой более Меня»

Для понимания богословских полемических текстов особенно важ�
но знать, с кем полемизирует автор, потому что в таких текстах именно
убеждения оппонента обусловливают развитие темы. Кто был оппонен�
том Симеона в его Богословских Словах, остается неясным. Ж. Дарру�
зес полагает, что им мог быть Стефан Никомидийский, поскольку поле�
мика о Троице в Гимне 21 направлена именно против него1. И в Словах,
и в Гимне — одна и та же интонация, много сходных тем. Однако глав�
ный предмет дискуссии в обоих сочинениях различен: в Словах — это
изречение Иисуса Христа «Отец Мой более Меня» (Ин. 14:28), а в Гим�

1 Darrouzès. SC 122, 9–10.

www.tezaurliturgic.ro



не — «мысленное и действительное» различие между Отцом и Сыном.
В Словах Симеон обвиняет неизвестного оппонента в субординацио�
низме и скрытом арианстве1, а в Гимне критикует Стефана главным об�
разом за его попытку рационально объяснить различие между Отцом и
Сыном: текст Гимна не содержит указаний на то, что Стефан был скло�
нен к субординационизму.

И все же: кто, если не Стефан? К сожалению, нам немногое извест�
но о богословских спорах в Константинополе во времена Симеона; а
то, что мы знаем, по своей тематике мало соприкасается с произведе�
ниями Симеона. Например, между 1009 и 1019 гг. в Константинополе
шла напряженная полемика против латинян: в нее был вовлечен пат�
риарх Сергий II и его Синод2; однако то, что пишет Симеон в своих
триадологических трактатах, не имеет никакого отношения к анти�
латинской проблематике. В тот же период византийские богословы по�
лемизировали с армянами3. Есть несколько общих тем в сочинениях
Симеона и в византийских трактатах против армян4; однако прямых
упоминаний этой полемики у Симеона нет.

Благодаря исследованиям В. Грюмеля и особенно «Синодику Пра�
вославия», который вместе с солидным комментарием опубликован

1 Ср.: «...Ты говоришь о временах, когда Бог был, а Сына не было». См.:
Theol. 1, 57–58 (явная аллюзия на арианскую фразеологию IV в.).

2 В. Грюмель приводит важные документы времен патриарха Сергия:
письма к папе римскому по вопросу о Филиокве, акт отлучения папы и
Окружные послания восточным патриархам по поводу этого отлучения.
См.: Grumel. Régèstes I, 1, 240–242 (№ 818–812). Стоит заметить, что ни
в одном сочинении Симеона Нового Богослова нет ни следа полемики с ла�
тинянами: его явно больше интересовала борьба со своими непосредствен�
ными противниками внутри Восточной Церкви, чем споры с западными
оппонентами. В этом отношении Никита Стифат отличается от Симеона:
он был лично вовлечен в полемику с латинянами около 1054 г. Ср.: Demet�
rakopulos. Bibliotheca, å’–ç’, 18–36.

3 Об этой полемике см.: Darrouzès. Documents, 89–102; Garsoian. Nil.
4 Ср., например, рассуждения на Ин. 14:28 в Богословских Словах Си�

меона и в «Слове I против армян» Евфимия Пафлагонского [PG 132, 1161D —
1164D] (об авторстве Евфимия см.: Grumel. Invectives).

Глава V. Триадологическая полемика в творениях преп. Симеона 199

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание200

Ж. Гуйяром, мы гораздо лучше осведомлены о византийских еретиках
более позднего периода, чем время жизни Симеона1. Мы знаем, напри�
мер, что в 1160�е гг. в Константинополе спорили по поводу Ин. 14:28
(«Отец Мой более Меня»). Этот спор, связанный с именами Димитрия
Лампиноса, Константина из Корфу и монаха Ириника, закончился дву�
кратным обвинением указанных лиц в ереси — в 1166 и 1170 гг.2 Хотя
осуждение произошло почти полтора столетия после смерти Симеона,
ересь, должно быть, развивалась в течение некоторого времени, так
что споры вокруг слов Христа могли начаться намного раньше. Оппо�
ненты Симеона, возможно, были непосредственными предшественни�
ками еретиков XII в.3 В этой связи представляется уместным вкратце
рассмотреть здесь споры XII в., не углубляясь, впрочем, в историче�
ские подробности их развития.

Но прежде всего вспомним, как Ин. 14:28 толковался более ран�
ним Преданием. Этот стих, в частности, весьма подробно обсуждался
во времена арианских споров IV в.4 Александр Александрийский, от�
вергая арианское толкование, утверждал, что Отец больше Сына, по�
скольку «только Ему Одному свойственно быть нерожденным», тогда
как Сын рожден5. Василий Великий говорит об Отце как о «причине»
(ákôßá) и «начале» (Pñ÷Þ) Сына6. Афанасий подчеркивает, что у Отца
нет начала, в то время как Сын рожден от Отца7.

Наряду с этим толкованием мы находим у Афанасия еще одно, ка�
сающееся Боговоплощения: «Как вочеловечившийся, Он говорит, что

1 См.: Grumel. Régèstes, 1, 263 (№ 850); Gouillard. Synodikon [186–
215].

2 О Димитрии см.: DHGE 14 (1960), 210–211. О Константине и Ирини�
ке, а также о Соборах 1166–1171 гг., см.: Gouillard. Synodikon [216–222].
О развитии ереси после 1180 г., см.: Ibid. [223–224].

3 Ср.: Darrouzès. SC 122, 98–99 (прим. 1).
4 Об истолковании этого стиха в доникейский период см.: Simonetti.

Giovanni, 151–152; ÓÜêêïò. ÐáôÞñ, I, 73–76.
5 Послание 1, 12 [568 B].
6 Против Евномия, 1, 25 [262]. Ср.: Simonetti. Giovanni, 156–157.
7 О Соборах, 27 [741 C].

www.tezaurliturgic.ro



Глава V. Триадологическая полемика в творениях преп. Симеона 201

Отец больше, но будучи Словом Отчим, Он равен Отцу»1. Григорий
Богослов, не отвергая первое толкование, более склонен ко второму,
считая, что слова Христа в Ин. 14:28 надо понимать как относящиеся
к человеческой природе Спасителя2. Он выдвигает основной принцип
православного понимания всех подобных «уничижительных» выраже�
ний: «Более возвышенные [выражения] относи к Божеству и природе,
которая выше страданий и тела, а речения более унизительные — к
Сложному, Истощившему Себя ради тебя и Воплотившемуся...»3.

Другой богослов того же времени, Амфилохий Иконийский, явно
отдает предпочтение второму толкованию. Он посвящает целую Беседу
спорным словам4, относя их к «домостроительству плоти» Христа5. Го�
воря как бы от лица Христа, он высказывает мнение, что Христос, яв�
ляясь одновременно Богом и человеком, мог говорить о Себе двояко:

Иногда Я говорю о Себе, что Я равен Отцу, иногда, что «Отец
Мой более Меня». Я не противоречу Себе, но показываю, что Я —
и Бог, и человек... Но если хотите знать, каким образом Отец Мой
более Меня, то Я говорил это о плоти, а не о Божественном Лице6.
Я равен Ему постольку, поскольку рожден от Него; но Он более
Меня постольку, поскольку Я рожден от Девы7.

1 Слово о Воплощении Бога Слова — Против ариан, 3 [989 BC].
2 Впрочем, и толкование Василия Григорий считает равно приемлемым.

См.: Григорий Богослов. Слово 30, 7, 5–6 [240], где он говорит: «Отец больше
Сына по виновности, и равен по естеству».

3 Слово 29, 3, 18, 21–25 [216]. Это толкование восходит к Иринею Ли�
онскому. См.: Против ересей, 2, 28, 8. Как указывает С. Саккос, это самое
древнее толкование. См.: ÓÜêêïò. ÐáôÞñ, I, 98.

4 На греческом сохранились лишь четыре фрагмента этой Беседы. См.:
Сочинения, 227–230. Однако сирийская версия содержит почти полный
текст. См.: «Отец Мой более Меня» [Muséon 43, 317–364].

5 «Отец Мой более Меня», 244.
6 Там же, 348.
7 Фрагменты, II, 2 [228]. Ср.: Григорий Нисский. О Божестве Сына и Духа

[565 A], которое также посвящено главным образом обсуждению Ин. 14:28:

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание202

Иными словами, Отец больше Иисуса Христа как человека, но ра�
вен Иисусу как Богу1. Амфилохий не склонен считать, что «нерожден�
ность» Отца — достаточное основание для того, чтобы считать, что Отец
больше Сына2.

Таким образом, в раннем святоотеческом Предании мы видим две
основные интерпретации Ин. 14:28. В позднейших богословских де�
батах, например, с монофизитами и монофелитами, эти слова не были
центральным пунктом обсуждения. Если к ним все же обращались,
то чаще вспоминали вторую интерпретацию. В частности, Анастасий
Синайский высказывает мнение, что Ин. 14:28 и другие подобные
выражения говорят скорее вообще о человеческой природе Христа, чем
конкретно о Его теле или плоти3. Он дважды цитирует Амфилохия,
чья беседа на Ин. 14:28, по�видимому, воспринималась в то время как
regula fidei (правило веры)4.

Не вполне понятно, почему в середине XII в. Ин. 14:28 опять оказался
в эпицентре богословского спора, в который были вовлечены император,
восточные патриархи, епископы, клирики, монахи и миряне5. В этой

«Когда Слово смотрит на Свою человеческую природу, Оно признает, что
невидимое более видимого во плоти; но когда Оно возводится мыслью к
Божественному, Оно более не вдается в сравнение и сопоставление “боль�
шего” и “меньшего”; напротив, Оно провозглашает единство: Я и Отец
одно (Ин. 10:30)».

1 «Отец Мой более Меня», 354.
2 Там же, 346.
3 Путеводитель, XXI, 1, 13–20 [284]. Ср. также: X, 1, 2, 144–150 [155].
4 Ср.: Анастасий Синаит. Путеводитель, X, 1, 2, 128–131 [154]; Сло�

ва, IV, 2, 131–137 [94]. Ср. толкование с упоминанием человеческой при�
роды Христа у Кирилла Александрийского: Беседы на Евангелие от Иоан�
на, 7 [245–246]; Сокровищницa, 9 [117 ВС]. Ср. подобное же толкование у
Максима Исповедника: К Марину, 1 [217 СD].

5 Petit. Documents, 476. Протоиерей Иоанн Мейендорф высказывает
предположение, что спорный вопрос мог возникнуть вследствие встречи с
западной мыслью. См.: Meyendorff. Christ, 200. Относительно связи между
Собором 1166 г. и Западом см.: Classen. Konzil.

www.tezaurliturgic.ro



Глава V. Триадологическая полемика в творениях преп. Симеона 203

полемике, о которой сохранилось достаточно письменных свидетельств1,
обсуждалось несколько интерпретаций Ин. 14:282, а именно:

1) Отец больше Сына, потому что Он — «причина» (ákôßá) Едино�
родного Сына;
2) Христос говорит «Отец Мой более Меня», подразумевая Свое
человеческое рождение или, в частности, воспринятую Им на Себя
человеческую плоть3;
3) Христос говорит это в отношении Своего истощания (êÝíùóéò)4;
4) Христос говорит это, воздавая честь Своему Отцу5;
5) Христос говорит эти слова не от Своего лица, но от лица всего
человечества6;
6) слова Христа следует понимать в соответствии с различием, кото�
рое существует êáôE dðßíïéáí («мысленно») между Отцом и Сыном.

Только первые две интерпретации были одобрены Соборами как
православные7; четвертую не одобрили, но и не осудили; третья, пятая
и шестая были осуждены.

1 См. эдикт императора Мануила в PG 133, 773–781; Деяния Соборов
1166–1170 гг. у Petit. Documents, 479–492. Ср.: ÓÜêêïò. ÐáôÞñ, II, 120–
186; Gouillard. Synodikon, 472–571 [75–81].

2 См.: Мануил. Эдикт, 2 [776 BD]. См. также акты Собора 1166 г. у Сак�
коса: ÓÜêêïò. ÐáôÞñ, II, 120–122, 137–153, 156 ff.

3 Интерпретация, имеющая в виду плоть Христову, встречается у Ам�
филохия Иконийского (см. выше). Ср. также Григорий Нисский. Слово
против Ария и Савеллия [82], и др.

4 Ср.: Фотий. Послание 176 [18–25]; Иларий Пиктавийский. О Тро�
ице, 9, 51 [429]. См. также: ÓÜêêïò. ÐáôÞñ, II, 116–126.

5 Ср.: Епифаний Кипрский. Якорь, 17 [26]. Ср.: Кирилл Александрий�
ский. Сокровищница, 11 [152 А].

6 Такое истолкование идет от Григория Богослова, по мнению которо�
го Христос, говоря о Себе «уничижительно», представляет человеческий
род, т. е. говорит как бы не от Своего лица, но от лица воспринятого Им на
Себя человечества. См.: Григорий Богослов. Слово 30, 4, 26 [234].

7 См.: Gouillard. Synodikon, 482–487 [75] и 519–521 [79].

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание204

Подробное рассмотрение причин, по которым эти три интерпрета�
ции, восходящие к святоотеческим толкованиям, были осуждены на
Соборах 1166–1170 гг., не имеет прямого отношения к главной теме
нашей работы1. Нас в данном случае интересует прежде всего шестое
толкование, где упоминается разделение êáôE dðßíïéáí, так как именно
термин dðßíïéá употреблен Стефаном Никомидийским в вопросе, за�
данном Симеону.

Выражение êáôE dðßíïéáí встречается, среди прочих авторов, у Иоан�
на Дамаскина, который говорит, что некоторые выражения Евангелия
о Христе следует понимать «в соответствии с мысленным разделением
(äéN ôxí êáôE dðßíïéáí äéáßñåóéí), т. е. если мысленно (ô† dðéíïßu) разделить
то, что неделимо в действительности (ô† Pëçèåßu)…»2. Впрочем, Ин.
14:28 не включен Иоанном Дамаскиным в число таких выражений.
Иоанн Дамаскин был далеко не первым, кто употребил термин êáôE

dðßíïéáí: этот термин восходит к Отцам IV–VI вв., которые пользова�
лись им для описания различных аспектов искупительного дела Христа
Спасителя3.

Разница между учениями Иоанна Дамаскина и еретиков ХII в. заклю�
чается в том, что первый предлагает разделение êáôE dðßíïéáí в сослага�
тельном наклонении — как возможный богословский метод, в то вре�
мя как по мысли еретиков различие между Божеством и человечеством

1 Подробное обсуждение см. в: ÓÜêêïò. ÐáôÞñ, I, 116–133.
2 Точное изложение православной веры, 4, 18, 106–107 [216].
3 См.: Lampe. PGL, 528. Афанасий противопоставляет Ария, который

«ограничивает термин Слово мысленным значением», Дионисию, который
называет Христа истинным Богом «по природе». См.: Изречения Диони�
сия, 24 [516 В]. Григорий Богослов пользуется этим выражением, когда
говорит, что имена, которые мы даем Богу, различны в соответствии с со�
держанием (dðßíïéá) спора. См.: Слово 26, 13, 18–19 [204]. Леонтий Визан�
тийский утверждает, что «человечество Христа… отделено от Его Боже�
ства в мысли, а не на деле (dðéíïßu êár ïÙê díåñãåßu)». См.: Главы против
Севира [1973 С]. Во всех этих случаях термин êáôE dðßíïéáí («мысленно»)
служит антонимом êáôN öýóéí («по природе») или êáôE díÝñãåéáí («на деле»,
«в действительности»).

www.tezaurliturgic.ro



Глава V. Триадологическая полемика в творениях преп. Симеона 205

во Христе или даже различие между Отцом и Сыном существует êáôE

dðßíïéáí, т. е. это различие воображаемое, а не действительное. И Эдикт
императора Мануила, и Синодикон выступают против тех, кто гово�
рит, что различие между человеческой плотью Христа и Его Божествен�
ной природой можно видеть «только мысленно» (êáôN øéëxí dðßíïéáí)1.
Определение Собора 1170 г. также упоминает мнение, что Отец боль�
ше Сына «в соответствии с мысленным разделением (äéN ôxí êáôE dðßíïéáí

äéáßñåóéí)»2. Синодикон отдельной строкой анафематствует тех, кто
считает, что человеческая плоть Христова обладала физическими свой�
ствами лишь мысленно (êáôN øéëxí dðßíïéáí), а не на деле3: такое пони�
мание близко к докетизму. Следовательно, хотя термин êáôE dðßíïéáí

встречается у православных Отцов, спор в 1166–1170 гг. вращался во�
круг его ошибочного понимания и еретического применения4.

Если мы теперь обратимся к Симеону, который по времени стоит
между, с одной стороны, триадологическими и христологическими спо�
рами IV–VI вв., а с другой, разногласиями 1160�х гг., хотя намного бли�
же к последним, мы увидим, что многовековая борьба вокруг Ин. 14:28
нашла отражение в его Богословских Словах. В них Симеон сначала
критикует тех, кто «повторяет сказанное в древности против еретиков
и переданное письменно боговдохновенными Отцами»5. Затем Симеон
излагает учение своего противника:

«По тому одному, говорит, Отец больше Сына, что Он является
причиной (ánôéïò) существования Сына»… Вот каково новое суесло�

1 См.: «В чем Отец больше Христа?», 7 [781 A]; Gouillard. Synodikon,
523–526 [79].

2 Petit. Documents, 481.
3 Gouillard. Synodikon, 529–530 [79].
4 В цитированном выше отрывке Иоанна Дамаскина (Точное изложе�

ние православной веры, 4, 18) разделение «в мысли» (êáôE dðßíïéáí) предло�
жено в сослагательном наклонении («если в мысли разделить…»), в то вре�
мя как еретики XII столетия превращали это положение в богословскую
доктрину.

5 Theol. 1, 6–7.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание206

вие и безумное богословие тех, кто не знает причину, по которой
так говорилось богословами против еретиков. Ибо не имея доста�
точной силы, чтобы осмыслить написанное, они суемудрствуют…1

Итак, оппонент Симеона не говорит ничего нового, а лишь повто�
ряет интерпретацию Ин. 14:28, предложенную Василием Великим и
некоторыми другими Отцами IV в.; и Симеон это признает. Однако он
убеждает читателя в том, что, хотя в прошлом были причины говорить
о Боге таким именно образом, это было вызвано необходимостью бо�
роться с арианами и должно пониматься в контексте антиарианской
полемики:

Если неделима была, есть и будет всегда Пресвятая Троица, при�
ведшая все из небытия, то кто же научил, кто измыслил меры и сте�
пени, первое и второе, большее и меньшее в Ней? Кто выдвинул
[такое учение] о невидимых, непознаваемых, всячески неисследо�
ванных и непостижимых? Ибо во всегда соединенных и всегда само�
тождественных невозможно одному быть прежде другого. Если же
хочется тебе говорить, что Отец прежде Сына как от Него родивше�
гося… то скажу тебе и я, что Сын прежде Отца, потому что если бы
Он не был рожден, то и Отец не назывался бы Отцом. Если же ты
всячески ставишь Отца впереди Сына и называешь Его первым как
причину рождения Сына, то я отрицаю и то, что Он — причина Сына.
Ибо ты подаешь мысль, что Сына не было прежде, чем Он родил�
ся… Но, как сказано, всегда соединенные и всегда самотождествен�
ные не могут быть причиной одно другого2.

При чтении этого текста создается впечатление, будто Симеон от�
вергает одну из православных интерпретаций Ин. 14:28. На самом деле
далее он признает, обращаясь к традиционным сравнениям, что Отец
есть причина Сына, подобно тому, как ум есть причина слова, источ�
ник — потока, а корень — ветвей, но это вовсе не означает, будто Отец

1 Theol. 1, 13–20.
2 Theol. 1, 27–48.

www.tezaurliturgic.ro



Глава V. Триадологическая полемика в творениях преп. Симеона 207

«больше» Сына в арифметическом смысле1. Симеону гораздо ближе
интерпретация Ин. 14:28 со ссылкой на человеческую природу Хрис�
та. В своем отрицании первого толкования Симеон близок к Амфи�
лохию Иконийскому, который в своей проповеди на слова «Отец Мой
более Меня» (о которой шла речь выше) утверждал, что только в мире
людей тот, кто рождает, больше того, кто рождается, тогда как в мире
Божественном дело обстоит совершенно иначе. Именно эти мысли
развивает Симеон, когда делает упор на непостижимость Божествен�
ной природы, и, как следствие, невозможность обсуждения того, что
является сокровенной тайной бытия Троицы:

Ибо, говоря о телесном рождении, мы называем отца причиной
рожденного сына. [Когда же речь идет] о Божественных не�бытий�
ном бытии (PíõðÜñêôïí ›ðÜñîåùò), не�рожденном рождении
(PãåííÞôïõ ãåííÞóåùò), не�ипостасной ипостаси (PíõðïóôÜôïõ ›ðïóôÜ-

óåùò) и сверх�сущностном существовании (›ðåñïõóßïõ ïÙóéþóåùò)...
то кто говорит о первом, тому необходимо потом назвать второе и
третье… Ибо измерять неизмеримое, произносить неизреченное и
изъяснять неизъяснимое рискованно и опасно2.

Такое внезапное обращение к подчеркнуто апофатической термино�
логии в духе Дионисия Ареопагита показывает, что Симеон был не скло�
нен пускаться в пространные изыскания по поводу термина «причина».
Он, вероятно, считал, что давно прошло то время, когда подобные споры
имели смысл. В самом деле, в IV в. христианская доктрина находилась
еще в процессе формирования, и от того, насколько верно были подоб�
раны триадологические и христологические термины, зависела судьба
Православия. Напротив, в XI в. догматическое учение Церкви было пол�
ностью устоявшимся, и споры на терминологические темы могли инте�
ресовать только разного рода «суесловов», бездумно «повторяющих ска�
занное в древности против еретиков». Хорошо зная традиционную
догматическую терминологию, Симеон умел при необходимости ею вос�

1 Theol. 1, 72–75.
2 Theol. 1, 64–72.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание208

пользоваться. Однако он определенно предпочитал не притягивать че�
ловеческие слова и образы к Божественным реальностям: именно по�
этому он избегал говорить об Отце как «причине» Сына, что, по его мне�
нию, не имеет смысла вне контекста антиарианских споров.

Нам представляется, что в своей триадологической полемике Си�
меон как бы суммирует все сказанное предшествовавшими богосло�
вами и показывает, чтоv из всего этого имело ценность в рамках опреде�
ленной полемики в прошлом, а чтo сохраняет ценность и для настоящего
времени. Ему намного ближе апофатический подход, чем любая по�
пытка объяснить Божественное в катафатических выражениях. Его
оппонент, к которому обращены Богословские Слова, как будто не вы�
ражает еретических взглядов, а лишь придает чрезмерное значение не�
которым выражениям — вполне традиционным, но взятым вне исто�
рического контекста и обсуждаемым в рационалистическом ключе.
Именно этот рационализм, а не определенные истолкования Ин. 14:28,
составляет сердцевину спора: Симеон считает его опасным отклоне�
нием от Православия и борется с ним. История доказала правоту Си�
меона: все попытки рационально объяснить Ин. 14:28 были позднее, а
именно в XII столетии, осуждены Церковью.

2. «Как ты отделяешь Сына от Отца?..»

Чтобы прояснить суть триадологического спора между Симеоном и
Стефаном Никомидийским, нужно взглянуть на 21�й Гимн, где Симеон
отвечает на поставленный ему митрополитом вопрос: «Как ты отделяешь
Сына от Отца, мыслью (dðéíïßu) или делом (ðñÜãìáôé)?»1 Термин dðßíïéá

сразу же привлекает наше внимание: как мы говорили выше, у этого
термина была долгая история в святоотеческом словоупотреблении.

Вопрос Стефана, по всей вероятности, отражает терминологическую
полемику, которая велась в то время в Константинополе. Но какой ответ
ожидался от Симеона? Вопрос поставлен таким образом, что в любом
случае, — ответит ли он «мыслью», или ответит «делом», — его можно
заподозрить в ереси. Если Симеон признает, что отделяет Сына от Отца

1 Житие 75, 16–17.

www.tezaurliturgic.ro



Глава V. Триадологическая полемика в творениях преп. Симеона 209

«делом», т. е. «в действительности», можно обвинить его в том, что он,
подобно арианам, считает Отца и Сына разноприродными. Если же он
выскажется за «мысленное» отличие, его можно обвинить в ереси Савел�
лия, который учил, что «есть только одно�единственное Существо, имену�
емое Сыноотец; не Один происходит от Другого, но Сам из Себя, номи�
нально лишь именуемое Отцом и Сыном, смотря по перемене имен»1.

Симеон, однако, дает весьма сбалансированный ответ, указывая на
неправильность постановки вопроса. Он отвечает митрополиту в фор�
ме молитвы ко Христу, как бы подчеркивая тем самым, что вопрос митро�
полита даже и не заслуживает прямого ответа:

Ты исполнил Твое домостроительство
И сделал тленного подобным Тебе
Богом, Ты — Бог пребезначальный,
Сопребывающий естеством с Богом собезначальным,
Сыном и Словом, рожденным от Тебя,
Не мыслью (ïÙê dðéíïßu) отделенным от Тебя,
Но делом (ðñÜãìáôé) неотделимым от Тебя.
Если же и отделяется Он, то не естеством (öýóåé),
А скорее ипостасью (›ðïóôÜóåé) или лицом (ðñïóþðv);
Ибо делом (ðñÜãìáôé) — свойственно говорить

нечестивым и безбожным,
Мыслью же (dðéíïßu) — совершенно омраченным2.

Далее Симеон переносит спор в область богословского метода и
неоднократно возвращается к положению о том, что различия между
Ипостасями Святой Троицы — вне пределов человеческих слов и
понимания. Только те, говорит он, кто просвещен благодатью Святого
Духа, могут принять откровение от Отца, «что Сын рождается неотде�
лимо, как Он один знает»3. Вместо бесполезных дискуссий лучше бы

1 Цитируется по: Ипполит Римский. Опровержение всех ересей, 9–
11 [244–245].

2 Hymn 21, 23–34.
3 Hymn 21, 108–110.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание210

тебе, человек (подразумевается Стефан), молиться Богу в надежде,
что тогда «поймешь благодать Духа, что, и отсутствуя, Он присутству�
ет силой [Своей], и присутствуя, не видится естеством Божественным,
но пребывает везде и нигде»1. Возвращаясь к традиционным святооте�
ческим сравнениям, Симеон так говорит о Сыне:

Как Он происходит? Как слово (ëüãïò) из ума.
Как отделяется? Как голос от слова (ëüãïõ).
Как воплотился? Как слово (ëüãïò) написанное2.

Эти сравнения, впрочем, нужны лишь тем, кто «отыскивает стран�
ные примеры, мысли и предметы (”ôé æçôï™óé ðáñáäåßãìáôá îÝíá, dðéíïßáò

ôå êár ðñÜãìáôá)», совершенно неадекватные, когда речь идет о Божест�
венной природе3. Симеон переходит к теме полной невыразимости Бога,
Который «живет во свете неприступном» (1 Тим. 6:16) и Который «мрак
сделал покровом Своим» (Пс. 17:12), так что никто не может постичь
Его, даже Павел, восхищенный на небо и слышавший там неизречен�
ные Божественные глаголы, «которых человеку нельзя пересказать»
(2 Кор. 12:4)4. А «новые еретики», в отличие от Павла, претендуют на
то, что постигают Божественную природу:

Кто не содрогнется и кто не восплачет
Об ослеплении и помрачении ныне говорящих
И заново предлагающих поистине странный выбор

(álñåóéí),
Который низвергает в одну пропасть всех —
Вопрошающих и вопрошаемых.
Ибо мыслью ли они отделяют Слово,
Или делом — зломудренно заблуждаются,
С обеих сторон впадая в ересь (álñåóéí),

1 Hymn 21, 149–152.
2 Hymn 21, 235–237.
3 Hymn 21, 238–246.
4 Hymn 21, 262; 290–291.

www.tezaurliturgic.ro



Глава V. Триадологическая полемика в творениях преп. Симеона 211

Ведь отделять «делом» значит отсекать Слово [от Отца],
«Мыслью» же — наоборот, сливать Его,
Словно бы Оно вовсе [от Отца] не отделялось1.

Итак, Симеон обвиняет Стефана Никомидийского в ереси. В чем,
собственно, заключается эта ересь? В том, очевидно, что, как и оппо�
нент Симеона в Богословских Словах, Стефан затевает терминологи�
ческий спор, который не имеет целью прояснение и уточнение христи�
анской догматики, а лишь направлен на то, чтобы уловить Симеона
в сети богословских силлогизмов. Противник Симеона в Богословских
Словах откапывал в анналах истории различные термины и формулы,
которые, вырванные из того контекста, где они имели смысл, теряли вся�
кое значение. Стефан Никомидийский, оппонент Симеона в 21�м Гимне,
тоже жонглирует терминами, лишившимися своего первоначального
смысла. Обоих оппонентов Симеона сближает то обстоятельство, что
они пытаются рационально объяснить тайну Троицы. И оба предлагают
искусственный «выбор» (именно таков первоначальный смысл слова
álñåóéò). Ересь как раз и заключается в том, что человек «выбирает», т. е.
изымает из контекста, вырывает из Традиции тот или иной богослов�
ский термин и использует его в целях, чуждых Христовой истине.

Оставшуюся часть Гимна Симеон посвящает советам своему вопро�
шателю «познать себя», «поведать о себе»2, вникнуть в себя самого или
лучше философствовать о себе самом и о том, что относится к нему
самому3, чтобы через это, а также через созерцание природы прийти в
покаяние и познание Бога. Эти традиционные для аскетической лите�
ратуры темы4 автор развивает здесь в выражениях, очень напоминаю�
щих «Слова о богословии» Григория Богослова и трактат «О непости�
жимости Божией» Иоанна Златоуста.

Анализ триадологической полемики, содержащейся в сочинениях
Симеона, показывает, что, во�первых, он хорошо знаком с догматиче�

1 Hymn 21, 302–311.
2 Hymn 21, 312–313.
3 Hymn 21, 391–392.
4 Ср.: Neyrand. SC 174, 155 (прим. 2).

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание212

ской литературой Восточной Церкви; он обращается к традиционным
истолкованиям и триадологическим сравнениям, восходящим к ран�
ним Отцам. Во�вторых, обсуждая вопросы Божественного бытия, он
предпочитает апофатические выражения и отказывается от всякой
попытки изложить взаимоотношения между Ипостасями Святой Тро�
ицы в рациональной форме: ересь, против которой он выступает, есть
не что иное, как богословский рационализм. В�третьих, отстаивая апо�
фатический подход к тринитарным темам, Симеон фактически защи�
щает традицию таких авторов, как Григорий Богослов, Иоанн Злато�
уст и Дионисий Ареопагит, которые придавали большое значение теме
непостижимости Божией1, хотя каждый развивал ее по�своему.

Нужно также отметить тот факт, что богословская терминология,
которой пользуется Симеон для выражения своих мыслей, весьма сба�
лансирована и точна, даже в Гимнах, где можно было бы ожидать бо�
лее свободное словоупотребление из�за необходимости вплетать бого�
словские термины в определенный поэтический размер. Как нам
кажется, 21�й Гимн и три Богословские Слова — прекрасные примеры
того, что Симеон способен выражать догматические идеи и вести поле�
мику со своими оппонентами на высоком богословском уровне.

1 См. Главу VI.

www.tezaurliturgic.ro



Глава VI

СВЯТООТЕЧЕСКИЕ
ОСНОВЫ БОГОСЛОВИЯ

ПРЕПОДОБНОГО СИМЕОНА

В литературном наследии Симеона преобладающее место за�
нимают аскетические и мистические темы; однако он обра�
щается также и ко многим чисто богословским вопросам1.

В этой главе нам предстоит выявить наиболее очевидные параллели
между богословским учением Симеона и учением Отцов более ранне�
го периода. Это исследование поможет нам определить место Симеона
в ряду богословов христианского Востока.

Как уже было отмечено, Симеон цитирует Григория Богослова гораз�
до чаще, чем какого бы то ни было другого церковного писателя. В этом
нет ничего удивительного, если учесть, что «Григорий был, после Биб�
лии, наиболее цитируемым автором во всей византийской церковной
литературе»2. Для Симеона, как и для православного Предания в це�
лом, Григорий был «Богословом» в полном смысле слова3, воплощением

1 Здесь и далее в этой главе мы употребляем слово «богословие» в его
узком, первоначальном значении: «учение о Боге».

2 Noret. Grégoire, 259.
3 Цитируя Григория, Симеон обычно ссылается просто на «Богосло�

ва», не называя его по имени. См.: Cat. 28, 417; Eth. 4, 801. Это опять�таки
традиционный для Византии обычай ссылаться на Григория. См.: Noret.
Grégoire, 259.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание214

истинного христианского богословия. Присвоив Симеону именование
«Нового Богослова», православное Предание как бы указывает на пря�
мую преемственность, которая существует между этими двумя авто�
рами. Симеон многим обязан Григорию: это становится особенно оче�
видным при рассмотрении учения Симеона о Боге в Самом Себе и в
Его откровении человеческому роду. Богословское учение Симеона,
при всем его своеобразии, можно рассматривать как построенное на
основе богословия Григория, а следовательно — на основе православ�
ного Предания.

В настоящем разделе, говоря о связи между Симеоном и предшест�
вующими ему Отцами, мы будем особенно пристальное внимание уде�
лять параллелям между двумя Богословами — Симеоном и Григорием.

1. Истинный богослов

В вопросе о том, каким должен быть истинный христианский бого�
слов, Симеон непосредственно следует за Григорием. К обсуждению
этой темы оба автора обращаются в контексте триадологической поле�
мики, частью которой является спор о постижимости или непостижи�
мости Бога. Григорий говорит, что не каждому позволительно «любо�
мудрствовать о Боге», но лишь тем, кто проводит жизнь в созерцании,
кто очищает душу и тело и чей ум свободен от всякого дурного помы�
сла1. Богослов, согласно Григорию, должен быть чистым и просветлен�
ным, «дабы Свет воспринимался светом»; мы можем рассуждать о Боге
лишь когда внутри у нас водворилась тишина и лишь «в такой мере, в
какой простирается на это способность и сила слушателя»2. Богослов
должен обладать Духом, ибо только с Его помощью можно мыслить,
говорить и слышать о Боге; только чистые и уподобившиеся Богу могут
прикасаться к Чистому3.

1 Слово 27, 3, 1–4, 13 [76–80].
2 Слово 28, 1, 1–8 [100].
3 Слово 2, 39, 3–6 [140]. Более подробно о теме истинного богослова у

Григория см.: Иларион (Алфеев), иеромонах. Жизнь и учение св. Григо�
рия, 232–239. См. также: Winslow. Dynamics, 23–43.

www.tezaurliturgic.ro



Глава VI. Святоотеческие основы богословия преп. Симеона 215

Симеон, рассуждая на ту же тему, использует те же идеи и ту же
терминологию. Его 1�е Богословское Слово начинается со следующего
утверждения: «Говорить или рассуждать о Боге и исследовать то, что
относится к Нему, невыразимое делать выразимым и непостижимое для
всех объявлять постижимым было бы признаком дерзкой и самоуверен�
ной души»1. Во 2�м Слове Симеон выступает против тех, кто дерзает бого�
словствовать, не увидев Бога и не получив благодати Святого Духа:

...Мне приходится удивляться многим людям, которые, прежде
чем родиться от Духа и сделаться чадами Его, не боятся говорить и
философствовать о Боге. Вот почему, когда слышу, что некоторые
из них философствуют и нечисто богословствуют о Божественных
и недостижимых предметах, объясняя — без вразумляющего Ду�
ха — то, что к Нему относится и Его касается, трепещет дух мой, и
становлюсь я словно вне себя, обдумывая и рассматривая недоступ�
ность для всех Божества и то, как, не зная ни того, что у нас под
ногами, ни самих себя, мы [по причине] отсутствия [в нас] страха
Божия и по дерзости готовы философствовать о недоступных нам
предметах.2

Кому же тогда позволительно «философствовать о Боге»? Тем, кому,
как говорит Симеон в 21�м Гимне, от Бога Отца через Сына ниспослан
Святой Дух, а именно «нищим духом и жизнью, чистым сердцем и те�
лом»3, «просвещенным светом» Духа4. Пока душа не очищена и сердце
не просвещено, духовное око не открыто и ум не удостоен созерцания
Божественного света, пока человек не ощутил сладость Божества и не
обрел Христа в себе, ему не следует «философствовать или говорить о
Духе», заключает Симеон5.

1 Theol. 1, 1–4.
2 Theol. 2, 35–43. Ср. также: Василий Великий. Письмо 235, 2, 13–31

[45–46].
3 Hymn 21, 45–68.
4 Hymn 21, 104.
5 Hymn 21, 161–178.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание216

2. Непостижимость Бога

Другим лейтмотивом Симеона, как и Григория, была тема непости�
жимости Божией — одна из характерных тем восточно�христианско�
го богословия1. Григорий, полемизируя с Платоном, утверждавшим,
что «постичь Бога трудно, а изречь невозможно»2, говорит: «изречь
невозможно, а постичь еще более невозможно»3. Утверждение о непо�
стижимости Божией является, по сути, отправной точкой богослов�
ствования Григория, которое потому может быть охарактеризовано
как изначально апофатическое4. Бог непостижим по Своей сущности
(ïÙóßá), хотя мы знаем о Его существовании из восприятия тварного
мира5. Следующий хорошо известный текст Григория суммирует его
учение о непостижимости Божией; в богословской мысли Григория
эта тема неразрывно связана с учением об обожении человека:

Бог… обладает всецелым бытием и объединяет его в Себе, не
имеющее ни начала, ни конца. Как некий океан сущности (ðÝëáãïò
ïÙóßáò), беспредельный и неограниченный, превосходящий всякую
идею времени и природы, одним умом Он может быть очерчен — и
то весьма неясно и неполно, и не Он Сам, но то, что вокруг Него —
когда собирают воедино те или другие представления о Нем в один
какой�то облик истины, убегающий прежде, чем будет уловлен, и

1 Ср.: Иустин. 2�я Апология, 6; Климент Александрийский. Строма�
ты, 5, 81, 2–5; 82, 4; Ориген. О началах, 4, 3, 14; Василий Великий. Против
Евномия, 1, 10; Иоанн Златоуст. О непостижимости Божией; и др. По�
следнее сочинение было знакомо Симеону, в чьих Гимнах (19; 21; 29–31)
встречаются семь аллюзий на него. См.: Turner. Fatherhood, 50.

2 Тимей 28с. Эта цитата из Платона очень часто встречается у христи�
анских авторов II–III вв.

3 Слово 28, 4, 1–6 [107–108].
4 Ср.: Winslow. Dynamics, 28–29. О теме непостижимости Божией у

Григория см.: Иларион (Алфеев), иеромонах. Жизнь и учение св. Григория,
239–247.

5 Слово 28, 5, 12–6, 8 [110].

www.tezaurliturgic.ro



Глава VI. Святоотеческие основы богословия преп. Симеона 217

ускользающий прежде, чем будет представлен, с такой же быстро�
той озаряющий наш ум (¹ãåìïíéêüí), если он очищен, с какой летя�
щая молния озаряет взор. Мне кажется, что это для того, чтобы
постигаемым привлекать к Себе, — ибо абсолютно непостижимое
является безнадежно недоступным, — а непостижимым приводить
в удивление, через удивление же возбуждать большее желание,
через желание очищать, а через очищение делать богоподобными;
когда же сделаемся такими, тогда уже [чтобы Бог] беседовал [с нами]
как со Своими... [и чтобы нам] беседовать с Богом, соединившимся
с богами и познанным ими, может быть, настолько же, насколько
Он знает познанных Им (1 Кор. 13:12)1.

Как видим, Григорий, с одной стороны, настаивает на радикальной
непостижимости Бога; с другой, — утверждает, что Бога можно «очер�
тить» умом, хотя бы в какой�то степени. Сущность Божия совершенно
недоступна, или, вернее, Бог — вне самого понятия сущности; в то же
время в Боге есть нечто доступное. Путь, по которому мысль движется к
постижению Божественного, состоит из нескольких ступеней: влечение,
удивление, желание, очищение, озарение, обожение, богопознание.

Подобный же подход к теме непостижимости Божией мы находим у
Симеона2. Используя апофатические выражения, Симеон постоянно
подчеркивает, что Бог Троица «невыразим, безначален, несотворен, не�
постижим, неделим и не может быть нами понят или словесно описан»3.
Богословы древности рассуждали о Божественных предметах лишь ради
того, чтобы сокрушить богохульства еретиков, а не ради того, чтобы изъяс�
нить Божественную природу (öýóéò)4. Священное Писание также не от�
крывает нам, каков Бог, но лишь свидетельствует о том, что Бог суще�
ствует5. Вслед за Григорием, Симеон сравнивает Бога с «великим океаном

1 Слово 38, 7, 5–22 [114–116].
2 О теме непостижимости Божией у Симеона см. также: Василий (Кри%

вошеин), архиепископ. Симеон, 168–180.
3 Theol. 1, 139–141.
4 Theol. 2, 247–251.
5 Theol. 2, 257–260.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание218

и морем морей» (ðÝëáãïò ìÝãá êár èÜëáóóá èáëáóó§í), столь безгранич�
ным, что постичь его в полноте никоим образом невозможно1. Подобно
Григорию, Симеон описывает Бога как свет, который ускользает, как толь�
ко человеку покажется, что он достиг его:

…Имея свет, ты не имеешь его,
Ибо ты имеешь, потому что видишь,
Но ни удержать его ты не в силах,
Ни взять своими руками.
Тебе кажется, что ты ничего не имеешь,
Но ты раскрываешь ладони,
В них светит солнце,
И ты думаешь, что держишь его...
Внезапно ты сжимаешь их,
И оно оказывается неудерживаемым (PêñÜôçôïò),
И таким образом ты снова ничего не имеешь2.

Симеон вторит Григорию, когда высказывает мысль о том, что меж�
ду нами и Богом существует стена, которая воздвигнута нашими гре�
хами и может быть разрушена лишь покаянием; пока же она не разру�
шена, мы неспособны не только постичь Бога, но даже понять нашу
собственную человеческую природу3.

Тем не менее, несмотря на непостижимость Божию, мы не остав�
лены в полной тьме и невеvдении. Напротив, продолжает Симеон, нам
дано говорить о Боге столько, сколько позволяет наша человеческая
природа, дабы не потерять Его полностью из виду из�за слишком про�
должительного молчания4. Бог «непостижимо постижим» для челове�
ческого ума5; Он — «Тот, Кто удостоил нас того, чтобы, [отталкиваясь

1 Hymn 23, 283–294; Theol. 2, 263–273. См. также сравнение Бога с
безбрежным морем у Максима Исповедника: О любви, 4, 1 [193].

2 Hymn 23, 118–129.
3 Theol. 1, 253–257.
4 Theol. 1, 141–144.
5 Hymn 23, 74–79.

www.tezaurliturgic.ro



Глава VI. Святоотеческие основы богословия преп. Симеона 219

от постижимого] для нас, показать нам то, что выше нас, хотя и неясно
и словно некоторым образом в тени»1. Степень нашего знания о Боге,
согласно Симеону, пропорциональна степени нашей веры2. Люди по�
лучают познание Бога

...посредством разнообразных знамений, загадок, зеркал, таин�
ственных и неизреченных действий, Божественных откровений,
неярких осияний, созерцания логосов творения (èåùñßáò ô§í ëüãùí ôyò
êôßóåùò)3, и посредством многого другого, при помощи чего ежедневно
возрастает вера таковых [людей] и возвышается до любви Божией4.

Итак, утверждая, что Бог непостижим и непознаваем, Симеон тем
не менее уверен, что в Боге есть нечто доступное пониманию. Такое
понимание непостижимости Божией традиционно для богословов Вос�
точной Церкви. У его истоков — великие Отцы IV в.; оно развивалось
на протяжении всей истории византийской богословской мысли и в
конечном итоге, в XIV столетии, было возведено в ранг догмата. По
учению Григория Паламы, с именем которого связаны богословские
споры XIV в., Бог непостижим в Своей сущности, но может быть по�
стигнут в Своих энергиях. Эти Божественные энергии по природе не�
отличимы от Самого Бога. Они не являются эманациями Божества в
платоно�плотиновском смысле, но «являются Самим Богом в Его дей�
ствии и откровении миру»5. Уже у Григория Богослова мы находим

1 Theol. 1, 222–224.
2 Theol. 1, 189–191.
3 Т. е. созерцания сокровенных причин, сокровенного смысла всего,

что окружает человека в тварном мире. Подробнее о теме «созерцания
логосов творения» у Симеона см.: Völker. Praxis, 313–315.

4 Theol. 1, 194–200.
5 Ware. Church, 68. Мы еще вернемся к этому положению, когда будем

раскрывать тему виvдения Бога у Симеона. О паламизме и его понимании
различия между сущностью и энергиями Божиими см.: Meyendorff. Study,
202–227; Lossky. Mystical Theology, 67–90; Deseille. Connaissance, 4; Peli%
kan. Spirit, 269–270; Ware. Church, 67–69. Современную научную критику
паламизма см. в: Ivanka. Plato, 374–421.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание220

подобное же различение между сущностью и энергиями Бога1. А по
словам Василия Великого, «мы знаем Бога нашего по Его энергиям, но
не претендуем на то, что можем приблизиться к Его сущности. Ибо
энергии Его нисходят к нам, сущность же Его остается недоступной»2.

У Симеона мы находим различение между тем, что в Боге совер�
шенно непостижимо, т. е. Его «природой» (öýóéò), или «сущностью» (ïÙ�
óßá), и тем, что человек может постичь, — а именно «таинственными и
поистине невыразимыми, посредством осияния Святого Духа, созерца�
ниями и сверхвеликолепными непознаваемыми познаниями (Tãíùóôïé
ãíþóåéò), т. е. несозерцаемыми созерцаниями (PèÝáôïé èåùñßáé) сверх�
светлой и сверхневедомой славы и Божества Сына и Слова Божия»3.

Терминологически учение Симеона о сущности и энергиях не столь
стройно, как учение Григория Паламы: у Симеона можно отметить
некоторую непоследовательность в употреблении терминов «приро�
да» и «сущность»4. Тем не менее, близость между учениями обоих ав�
торов весьма очевидна: и у Симеона, и у Григория Паламы мы находим

1 Слово 29, 16, 12–23 [210–212]; Слово 31, 5, 10 [284].
2 Письмо 234, 1 [42].
3 Eth. 3, 125–129. Подробное изложение учения Симеона о Божествен�

ной сущности и энергиях см. в: Krivochéine. Essence, 151–170.
4 Например, Симеон рассуждает, можно ли вообще применять понятие

«сущность» к Богу, Который совершенно вне всякой сущности: Hymn 47,
37–42. По мнению Симеона, сущность Божия «над�сущностна»: Hymn 31,
6–14. Тем не менее, в одном месте Симеон утверждает, что видит Бога в
самой Его сущности: Hymn 52, 52. А в других местах он говорит, что через
созерцание Бога его собственное существо сливается с сущностью Божией:
Hymn 7, 25–27. Как пишет архиепископ Василий (Кривошеин), непоследо�
вательность Симеона в использовании этих богословских терминов не озна�
чает противоречивости самого учения Симеона: боvльшая часть подобных
«противоречий» объясняется парадоксальным и антиномичным характером
тайны христианства, к которой Симеон подходил конкретно и экзистенциаль�
но. См.: Василий (Кривошеин), архиепископ. Симеон, 178; ср.: Krivochéine.
Essence, 168–170. Следует также принять во внимание то обстоятельство,
что спор о различии между сущностью и энергиями Божиими разгорелся в

www.tezaurliturgic.ro



Глава VI. Святоотеческие основы богословия преп. Симеона 221

синтез святоотеческого учения о непостижимости и непознаваемости
Бога.

Примечательно, что Симеон усиленно подчеркивает парадоксаль�
ное соотношение между радикальной непостижимостью Бога и чело�
веческой способностью постичь Непостижимого. В 23�м Гимне Симеон
говорит от лица Бога:

Как недостижимый, Я не внутри,
А как достижимый, не вне нахожусь;
Будучи же неограничен —
Ни внутри, ни вне…
Я все ношу внутри
Как содержащий всю тварь,
Но нахожусь вне всего,
Будучи отделен от всего…
Ища же Меня духовно,
Ты найдешь Меня неограниченным,
А потому, опять же, нигде —
Ни внутри, ни вне…1

Таким образом, Бог представляется Симеону парадоксальной тай�
ной, совершенно непостижимой для человеческой мысли. Вместе с тем,
по его учению, тайна Бога может быть приоткрыта тем, кто достиг обо�
жения. Но и в этом случае она остается выходящей далеко за пределы
человеческого разума.

3. Божественные имена

Наиболее известное изложение христианского учения о Божествен�
ных именах содержится в одноименном трактате Дионисия Ареопагита.

Византии спустя три столетия после Симеона, который не был вовлечен в
дискуссию по этому вопросу, а потому от него не стоит ожидать строгой
последовательности в использовании тех или иных терминов.

1 Hymn 23, 20–49.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание222

Однако не автор Ареопагитских творений, живший предположительно
в V в., а Григорий Богослов, живший в IV в., был первым христианским
писателем, изложившим это учение с большой ясностью1. Отправной
точкой рассуждений Григория о Божественных именах служит по�
ложение о том, что «Божество неименуемо» (ô’ èåsïí Pêáôïíüìáóôïí)2,
поскольку природа Его непостижима. Мысль человека не в состоянии
объять Бога, и голос не может выразить Его3: поэтому в человеческом
языке нет слова или имени, которые были бы достойны Его. Однако да�
бы как�то описать Его, богословы заимствуют выражения из «того, что
окрест Бога» (ôN êáôE áÙôüí), и создают неясный и слабый образ Его при
помощи человеческих слов4. Именно на Григория Богослова, по�види�
мому, ссылался Ареопагит, когда говорил, что «богословы воспевают
[Бога] и как безымянного (Píþíõìïí), и как сообразного всякому имени
(dê ðáíô’ò “íüìáôïò)»5. И у Григория, и у Ареопагита мы находим пере�
числение имен Божиих6, причем Григорий особо оговаривается, что из
всех имен наиболее угодным Самому Богу является имя «Любовь»7.

Симеон Новый Богослов высказывает мнение о том, что все слова и
выражения, используемые для описания Бога, пришли в мир от Бога,
благодаря Которому человек получил способность давать имена тва�
рям; что же касается имени Самого Бога, то оно неведомо нам, за исклю�

1 См.: Иларион (Алфеев), иеромонах. Жизнь и учение св. Григория,
247–255. Следует отметить, что учение о Божественных именах разраба�
тывалось всеми тремя Великими Каппадокийцами. Кроме них, другой ве�
ликий писатель IV в., Ефрем Сирин, по�своему сформулировал это же уче�
ние. См.: Brock. Luminous Eye, 60–66, 146–147. Относительно возможного
сирийского происхождения ареопагитского учения о Божественных име�
нах см. также: Louth. Denys, 78–81.

2 Слово 30, 17, 1 [260].
3 Слово 30, 17, 9–10 [262].
4 Слово 30, 17, 11–12 [262].
5 О Божественных именах, 1, 6, 1–2 [118].
6 См.: Григорий Богослов. Слово 30, 18, 1–30, 31 (имена Христа); Дио%

нисий Ареопагит. О Божественных именах, 1, 6–13, 3 (имена Божии).
7 Слово 22, 4 [226].

www.tezaurliturgic.ro



Глава VI. Святоотеческие основы богословия преп. Симеона 223

чением имени Ð êí Töñáóôïò Èåüò («Бог Сущий невыразимый»)1. Со�
гласно Симеону, неименуемость и невыразимость Бога суть следствия
непостижимости Его природы. Обращаясь к Богу в своей «Мистической
молитве» (являющейся прозаическим введением к сборнику «Гимнов»),
Симеон говорит: «Прииди, сокровище безымянное (Pêáôïíüìáóôïò)...
Прииди, имя (–íïìá) всегда желанное и везде повторяемое, хотя для
нас совершенно невозможно сказать, кто Ты, и узнать, каков Ты или
откуда»2. Природа Божия совершенно неизъяснима (PíåñìÞíåõôïò), и
ни один человек никогда не познал ни имени, ни природы, ни образа,
ни вида, ни сущности Бога3.

Вместе с тем, Симеон прибегает к множеству имен, образов и срав�
нений, когда говорит о Боге и Его свойствах. Если сравнить перечисле�
ние имен Божиих в «Мистической молитве» Симеона с подобными же
перечислениями, встречающимися у Григория Богослова и Дионисия
Ареопагита, окажется, что некоторые имена являются общими для всех
трех авторов, а некоторые встречаются только у Симеона:

Прииди, свет истинный! Прииди, жизнь вечная! Прииди, сокро�
венное таинство! Прииди, безымянное сокровище! Прииди, неизре�
ченное могущество! Прииди, непостижимое лицо! Прииди, непре�
станное ликование! Прииди, невечерний свет! Прииди, истинная
надежда всех стремящихся к спасению! Прииди, лежащих пробуж�
дение! Прииди, мертвых воскресение! Прииди, могущественный,

1 Hymn 21, 248–256 (Ср.: Исх. 3:14). Ср. мысль Григория Богослова о
том, что имена «Сущий» и «Бог» являются наименованиями Божествен�
ной сущности: Слово 30, 18 [62].

2 Мистическая молитва, 4–14. Этот текст имеет надписание (возможно,
сделанное Никитой): «Молитва Святому Духу». Однако текст завершает�
ся славословием Святой Троице, а некоторые выражения в нем приложимы
скорее ко Христу, чем к Святому Духу («созерцая Тебя», «вкушая и пия
Тебя» в строках 48–50, что у Симеона обычно относится к мистическому
видению Христа или к Евхаристии). Можно, следовательно, думать, что
молитва обращена не к Святому Духу, но к Богу Троице.

3 Hymn 12, 37–39.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание224

всегда творящий, претворяющий и изменяющий все одним движе�
нием воли! Прииди, невидимый, совершенно неосязаемый и неиз�
веданный! Прииди, всегда остающийся неподвижным и [вместе с
тем] ежечасно весь движущийся!.. Прииди, радость вечная! При�
иди, венец неувядающий! Прииди, порфира великого Бога и Царя
нашего! Прииди, пояс кристалловидный и усыпанный драгоцен�
ными камнями! Прииди, подножие неприступное! Прииди, царская
багряница и поистине самодержавная десница!1

Такие именования, как «свет», «жизнь вечная», «невечерний свет»,
«невидимый», «мертвых воскресение», основаны на библейской и ли�
тургической традициях. Но Симеона как будто не удовлетворяет тра�
диционный набор имен Божиих, и он изобретает свои, весьма нетради�
ционные и поэтичные имена, например, «венец», «подножие», «пояс».
Эти и многие другие Божественные имена, которые мы находим в тво�
рениях Симеона, но не встречаем у других Отцов, порождены личной
глубокой любовью Симеона к Богу, которая не удовлетворялась суще�
ствующими именованиями и образами и требовала более личного и
менее традиционного способа выражения.

Другое перечисление Божественных имен содержится в Гимне 45�м,
где Симеон говорит о видении Божественного света:

Ибо это Единое, когда явится, воссияет и озарит,
Когда становится причастным и преподается, бывает

 всяким благом.
Потому не одним, но многими [именами] мы называем Его:
Светом, миром, радостью, жизнью, пищей и питием,
Одеждой, покровом, скинией и Божественным домом,
Востоком, воскресением, упокоением, купелью,
Огнем, водой, рекой, источником жизни и потоком,
Хлебом и вином, общим насыщением2 верных,

1 Мистическая молитва, 3–18.
2 Букв.: «лакомством» (êáñõêåßá).

www.tezaurliturgic.ro



Глава VI. Святоотеческие основы богословия преп. Симеона 225

Пиршеством и наслаждением, которым мы таинственно
наслаждаемся,

Солнцем поистине незаходимым, звездой вечно сияющей,
И светильником, светящим внутри душевного жилища1.

В этом перечислении можно различить три рода Божественных
имен: те, что имеют отношение к евхаристической символике («пища»,
«питие», «хлеб», «вино», «пиршество», «насыщение»); те, что связаны
с крещальной символикой («одежда», «купель», «вода», «источник»,
«поток»); и те, что относятся к мистике света («свет», «восток», «огонь»,
«солнце», «звезда», «светильник»). Все эти три группы отражают опыт
сопричастности человека Божеству: Крещение, Евхаристия и мисти�
ческое видение света являются, по Симеону, тремя основными аспек�
тами этого опыта. Многие имена, перечисленные Симеоном, встреча�
ются и у Дионисия Ареопагита, который среди имен Божиих также
упоминает «жизнь», «свет», «источник жизни», «солнце», «звезду»,
«огонь», «воду» и др.2 Однако для Симеона особенно характерно «опыт�
ное» происхождение Божественных имен: если, по Дионисию, неиме�
нуемое Божество получает именования, когда бывает «воспеваемо
богословами»3, то, согласно Симеону, Оно становится именуемым, когда
«явится, воссияет и озарит», а также когда Оно «становится причаст�
ным и преподается».

Подобное же перечисление имен Божиих содержится в следующем
отрывке из 1�го Гимна, обращенном ко Христу:

О Христос, Ты — Царствие Небесное (Мф. 3:5),
Ты — земля кротких (Мф. 5:5),

Ты — рай зеленеющий, Ты — чертог Божественный,
Ты — неизреченный дворец, Ты — трапеза всех,
Ты — хлеб жизни (ср.: Ин. 6:35), Ты — новейшее питие,
Ты — и чаша воды, Ты — и вода жизни (Откр. 21:6),

1 Hymn 45, 29–39.
2 Ср.: О Божественных именах, 1, 6 [118–119].
3 Там же, 1, 6 [118].

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание226

Ты — светильник неугасимый для каждого из святых,
Ты — и одеяние, и венец, и раздаятель венцов,
Ты — и радость, и упокоение, Ты — и наслаждение,

 и слава,
Ты — и ликование, Ты — и веселие...1

Мы снова видим, как Симеон пользуется именами библейского или
литургического происхождения, перемежая их с именами, вышедши�
ми из�под его собственного пера. Если сравнить цитированный отры�
вок с именами Христа в 30�м Слове Григория Богослова, мы увидим,
что, в отличие от Симеона, Григорий сознательно ограничивает себя
именами библейского происхождения2. Однако в поэтических произ�
ведениях Григория, в частности, в его «Песни Христу после безмолвия
на Пасху», мы находим менее традиционные имена Христа, например,
ðáôñïöáÝò («Свет Отчий»), õjüãïíïò («Сынородный»), “ëâéüäùñïò («По�
датель блаженства»), Wóèìá íüïí («Дыхание ума»), öåñÝóâéïò («Носи�
тель жизни») и т. д.3 Главное различие между Григорием и Симеоном
в данном случае заключается в том, что Григорий пользуется языком
классической греческой поэзии, тогда как язык Симеона не обуслов�
лен каким�либо литературным источником или поэтическим стилем.

Представляет большой интерес использование Симеоном термина
«любовь» (PãÜðç) в качестве одного из имен Божиих. Как мы уже упо�
минали, Григорий Богослов считал, что это имя наиболее угодно Са�
мому Богу; Симеон же считает, что «любовь» есть даже не имя, но сама
сущность неименуемого Бога, Который одновременно непостижим и
постижим:

1 Hymn 1, 132–140.
2 Вот имена Христа, перечисляемые Григорием: Сын, Единородный,

Слово, Премудрость, Сила, Истина, Образ, Свет, Жизнь, Правда, Освяще�
ние, Избавление, Воскрешение, Человек, Сын Человеческий, Христос,
Путь, Дверь, Пастырь, Овца, Агнец, Архиерей, Мелхиседек, Царь Сали�
ма, Мир, Царь Правды. См.: Слово 30, 20, 1–21, 31 [266–274].

3 Песнопения исторические, 38 [1325–1329].

www.tezaurliturgic.ro



Глава VI. Святоотеческие основы богословия преп. Симеона 227

Кто даст мне тишину и безмолвие от всего,
Чтобы я насытился красотой и видением Того,
Чья непостижимость воспламеняет эту любовь (ðüèïò),
А ипостасная любовь (díõðüóôáôïò ðüèïò) в какой%то

степени доступна.
Ибо любовь (PãÜðç) есть не имя, но Божественная

сущность (ïÙóßá èåßá),
Сообщимая и недоступная и совершенно

Божественная1.

Любовь как мистическая сущность Бога, продолжает Симеон, со�
вершенно непостижима, но когда она «ипостазируется», она «сообщает
себя» и становится доступной2.

Рассматривая учение Симеона о Божественных именах, его ученик
и биограф Никита Стифат говорил следующее:

Итак, способному верно изучить слова этого Божественного отца
и исследовать их глубину доvлжно с пониманием смотреть на его
исступление и обожение... как он, одержимый влечением к Богу
(hñùôé êÜôï÷ïò ôï™ Èåï™) и уязвленный любовью (PãÜðçò), призывал
и называл Его различными Божественными наименованиями, по�
дражая в этом великому Дионисию… Божественный отец Симеон
как мудрый богослов воспевает Божественную и сверхъестествен�
ную Природу как неименуемую (Píþíõìïí) и как причину всякого
имени именуемого (ðáíô’ò “íüìáôïò “íïìáæïìÝíïõ)...3

Указав на связь между Симеоном и Дионисием Ареопагитом в том,
что касается употребления различных имен Божиих, Никита утверж�
дает, что богатство и разнообразие Божественных имен у Симеона об�
условлено тем, что сам Симеон был «одержим влечением» и «уязвлен

1 Hymn 52, 11–14.
2 Hymn 52, 15–19.
3 Предисловие, 59–67 и 206–208. Ср.: Дионисий Ареопагит. О Божест�

венных именах, 1, 6, 1–2 (см. цитату выше).

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание228

любовью» к Богу. Дело, следовательно, не в том, что Симеон «подра�
жает» Дионисию, но скорее в том, что богословие и опыт Симеона со�
ответствуют богословию и опыту предшествовавших ему Отцов.

4. Апофатическое богословие

Мы уже несколько раз упоминали о том, что в своих писаниях Си�
меон широко пользуется апофатической терминологией.

Теоретические обоснования апофатического богословия были сде�
ланы Дионисием Ареопагитом1. Однако и до Ареопагита апофатизм,
исходящий из представления о непостижимости Божией, был харак�
терен для многих восточно�христианских писателей2. Главный прин�
цип апофатического богословия следующий: поскольку о Боге ничего
нельзя сказать утвердительно, о Нем следует говорить в отрицатель�
ных терминах и описывать Его, так сказать, «от противного»3. Иными
словами, следует говорить не о том, чем является Бог, но лишь о том,
чем Он не является. Апофатический язык имеет мистическую приро�
ду: Отцы Церкви нередко прибегают к нему именно тогда, когда речь
идет об опытном соприкосновении души с Божеством, о «таинствен�
ной взаимосвязи между душой и Богом»4. Если катафатическое бого�
словие имеет дело с тем, что можно утверждать о Боге на основании
Его действий и проявлений в тварном мире, то апофатическое богосло�
вие отражает такое мистическое состояние, «когда, в присутствии Бо�
жием, слово и мысль умолкают, и мы повержены в молчание»5.

Как мы уже говорили в другом месте6, терминологически апофа�
тизм обычно выражается одним из четырех способов: 1) через прямое

1 См.: О мистическом богословии, 3 [146–147].
2 Ср.: Pelikan. Spirit, 258–259. Относительно патристической концеп�

ции апофатического богословия см.: Hochstaffl. Theologie, 82–155; Gendle.
Approach, 245–276.

3 Ср.: Pelikan. Spirit, 32.
4 Louth. Origins, 177.
5 Ibid., 165.
6 Иларион (Алфеев), иеромонах. Таинство веры, 33.

www.tezaurliturgic.ro



Глава VI. Святоотеческие основы богословия преп. Симеона 229

отрицание, т. е. употребление терминов с отрицательной приставкой
P�, Pí� (не�, без�); 2) через превосходную степень, т. е. использование
слов с приставкой ›ðåñ� (сверх�); 3) через употребление парадоксаль�
ных понятий, заведомо противоположных ожидаемому (например,
«мрак» вместо «свет», «незнание» вместо «знания»); 4) через употреб�
ление оксиморонов — словесных пар, в которых одно слово семан�
тически противоположно другому («видеть невидимое», «постигать
непостижимое»)1. Среди предшественников Симеона можно выделить
четырех авторов, которые больше, чем прочие Отцы, пользовались
апофатической терминологией: Климент Александрийский, Григорий
Нисский, Дионисий Ареопагит и Максим Исповедник.

Наиболее известным и классическим примером развитой апофати�
ческой терминологии являются Ареопагитики: в них можно найти все
упомянутые виды терминологии2. Дионисий говорит о Боге в отрицатель�
ных и превосходных терминах, называя Его Tãíùóôïò (неведомый, не�
познаваемый), PêáôÜëçðôïò (непостижимый), Pêáôïíüìáóôïò (неименуе�

1 Предложенная нами классификация не претендует на исчерпываю�
щую полноту. Можно рассматривать термины с двойной приставкой —
превосходной и отрицательной (›ðåñÜãíùóôïò, сверх�непознаваемый) —
как еще одну, пятую, категорию. С другой стороны, нашу третью и четвер�
тую категории вполне можно свести в одну, объединив оксимороны с пара�
доксальными утверждениями.

2 Отметим разницу между Ареопагитом и Григорием Богословом в их
отношении к апофатическому богословию. Оба признают апофатизм од�
ним из способов уравновесить катафатические богословские утверж�
дения и оба широко используют апофатическую терминологию. Однако
Дионисий подчеркивает теоретическое превосходство апофатического
богословия, которое он определяет как восхождение от низшего к высше�
му, считая катафатизм схождением от высшего к низшему. См.: О мисти�
ческом богословии, 2 [145]. Григорий, напротив, утверждает, что катафа�
тизм более удобен: «Любопытствующий о природе Сущего не остановится
на том, чем Он не является, но к тому, чем Он не является, добавит и то,
чем Он является, ведь легче что�то одно постичь, чем все по отдельности от�
рицать». См.: Слово 28, 9, 30–32 [118–120]. Ср.: Иларион (Алфеев), иеро%
монах. Жизнь и учение св. Григория, 227–229.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание230

мый), Tëçðôïò (недоступный), PìÝèåêôïò (непричастный), Píþíõìïò (безы�
мянный), Püñáôïò (невидимый), Tðåéñïò (беспредельный), ›ðåñÜãáèïò
(сверхблагой), ›ðåñÜãíùóôïò (сверхневедомый), ›ðåñÜ»ýçôïò (сверхневы�
разимый), ›ðåñïýóéïò (сверхсущностный), ›ðÝñöùôïò (сверхсветлый), и
даже ›ðÝñèåïò (сверх�бог)1. Дионисий широко использует такие оксимо�
роны, как «сверхсветлый сумрак»2, «сверхсущностная Сущность»3, а
также парадоксальные утверждения, например, «будучи выражен, оста�
ется невыразимым, и будучи постигнут, остается непостижимым»4, или
«невидением и незнанием увидеть и познать»5.

Сопоставляя апофатический словарь Симеона со словарем Дионисия6,
мы видим, что оба автора пользуются сходной терминологией. Впрочем,
язык Симеона значительно богаче, когда дело касается отрицательной тер�
минологии, и более ограничен в употреблении терминов с превосходной
степенью. Симеон использует почти все отрицательные термины, встреча�
ющиеся в Ареопагитиках, но добавляет к ним термины собственного изоб�
ретения, а также такие, которые он заимствует в других, не�ареопагитских,
источниках, например Pèåþñçôïò (несозерцаемый)7, Pêáôáíüçôïò (неуразуме�
ваемый)8, PêñÜôçôïò (неудерживаемый)9, PìáñÜíôéíïò или PìÜñáíôïò (не�
увядающий)10, Pìåôáêßíçôïò (неизменный)11, PìÞ÷áíïò (невыразимый)12,

1 Полный перечень см. в: PTS 36, 269–276; 297–298.
2 О мистическом богословии, 2 [145].
3 О Божественных именах, 5, 1 [180].
4 Письмо 3 [159].
5 О мистическом богословии, 2 [145].
6 Ср.: Fraigneau%Julien. Sens, 100 ff.
7 Hymn 35, 19. Ср.: Григорий Нисский. Против Евномия, 3, 1, 27 [13].
8 Hymn 20, 227; 31, 31; 47, 38 и др. Ср.: Григорий Нисский. Большое

Огласительное Слово [62].
9 Hymn 23, 118; 26, 38, и др.

10 Соответственно: Мистическая молитва 15 и Hymn 48, 110. Ср.: Ки%
рилл Александрийский. Беседы на Евангелие от Луки, 23, 27 [936 C].

11 Мистическая молитва 10; 48; Hymn 22, 60. Ср.: Климент Александ%
рийский. Педагог, 1, 9 [140]; Григорий Нисский. О молитве, 2 [23].

12 Обычно PìÞ÷áíïò êÜëëïò (невыразимая красота). Ср.: Hymn 22, 202;
24, 283; 47, 49; 49, 29; 49, 78.

www.tezaurliturgic.ro



Глава VI. Святоотеческие основы богословия преп. Симеона 231

PíáìÜñôçôïò (безгрешный)1, PíåêëÜëçôïò, PíÝêöñáóôïò, Píåêöþíçôïò, Pí-
åñìÞíåõôïò (неизреченный)2, а также никогда ранее не встречавшийся
термин PíõðåñÞöáíïò (негордый)3, и многие другие.

Среди терминов с приставкой превосходной степени мы находим у
Симеона преимущественно термины литургического происхождения,
такие как ›ðåñÜíáñ÷ïò (пребезначальный)4, ›ðåñäåäïîáóìÝíïò (пре�
прославленный)5, ›ðåñåõëïãìÝíïò (преблагословенный)6, ›ðåñåýóðëáã-
÷íïò (премилосердный)7, ›ðåñðëÞñçò (сверх�полный)8 и некоторые другие.

Оксимороны используются Симеоном очень обильно. Он говорит о
«животворной мертвости»9, «сверхчувственном чувстве»10, «неподвиж�
но движущемся» уме11, «неощутимом ощущении», «внетелесном те�
ле»12, «непостижимом постижении», «невообразимом образе»13. Осо�
бенно богат оксиморонами язык Гимнов: здесь мы находим такие
выражения, как «мера безмерного»14, «достижимо недостижимое»15,
«несмешиваемое смешение»16, «начало безначального»17, «неизменно

1 Hymn 36, 13; 36, 54, и др.
2 Соответственно, Hymn 1, 6; Hymn 4, 41; Мистическая молитва, 5;

Hymn 23, 5. Эти четыре термина равнозначны ареопагитскому термину
T»ýçôïò (невыразимый), который мы также находим у Симеона. См.: Hymn
1, 6; 20, 242; 36, 59, и др.

3 Euch. 1, 158.
4 Hymn 23, 10.
5 Hymn 24, 198.
6 Hymn 47, 2.
7 Hymn 50, 90.
8 Hymn 31, 70.
9 Cat. 28, заглавие.

10 Cap. 2, 2.
11 Cap. 2, 18.
12 Eth. 1, 21–22.
13 Ср.: Eth. 4, 855–860.
14 Hymn 1, 182.
15 Hymn 23, 77; 23, 80; 23, 104; 23, 154.
16 Ср.: Hymn 23, 155; 30, 156; 30, 426; 31, 136.
17 Hymn 23, 9.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание232

изменяющийся»1, «разделенный без разделения»2, «видеть безвидно»3,
«высказывать неизреченное»4 и другие.

При чтении Симеона порой встречаешь парадоксальные утвержде�
ния, смысл которых раскрывается только в контексте апофатической
традиции. Симеон говорит о мысленном солнце, которое «все присут�
ствует везде и все никоим образом нигде»5; о восхождении того, кто
превыше всякого знания, к «всецелому незнанию»6; об уме, который
«весь покрыт Божественным мраком и светом»7; о Боге, Который «все�
гда пребывает неподвижным и ежечасно весь движется»8. Симеон,
подобно Ареопагиту, использует на равных противоположные терми�
ны, — такие как знание — незнание, свет — тьма, чувство — бесчув�
ствие, — когда речь идет о Боге или человеческом опыте причастности
к Божественному:

Умножение познания Бога становится причиной и источником
незнания всего другого, и не только всего другого, но и самого Бога.
И обилие Его осияния есть совершенное невидение, а сверхчувствен�
ное чувство, выходящее за пределы чувств, есть нечувствие всего,
что вне его9.

Симеон не настаивает на превосходстве апофатического языка над
катафатическим, однако, обращаясь к богословским темам, весьма
широко пользуется апофатической терминологией. Причина этому, как
нам кажется, заключается в мистическом характере его богословия,
в его глубоком чувстве непостижимости Бога и в его опыте непосред�

1 Hymn 26, 45; 51, 97.
2 Hymn 18, 41; 19, 28.
3 Hymn 50, 34.
4 Hymn 21, 295; Ср.: 2 Кор. 12:4.
5 Cap. 2, 25.
6 Cap. 2, 13–17.
7 Cap. 2, 18.
8 Мистическая молитва 11–12.
9 Cap. 2, 2.

www.tezaurliturgic.ro



Глава VI. Святоотеческие основы богословия преп. Симеона 233

ственной близости с Богом, — опыте, передать который в положитель�
ных выражениях он подчас оказывался не в силах. В этом смысле Си�
меон близок таким предшествующим ему мистическим писателям, как
Григорий Нисский, Дионисий Ареопагит и Максим Исповедник, хотя
прямых заимствований из сочинений этих авторов мы у Симеона не
находим.

5. «Бог есть свет»

Особый интерес Симеона к учению о Боге как свете вызван пере�
житым им опытом видений света, о котором мы будем подробнее гово�
рить в Главе IX. Здесь же мы ограничимся анализом святоотеческих
корней этого богословского учения, которое восходит к Иоанну Бого�
слову1 и которое было развито многими Отцами Церкви до Симеона, в
первую очередь Григорием Богословом. В учении о Боге как свете оче�
видна прямая связь между тремя авторами, которых Церковь удостоила
имени «Богослова»: Иоанном, Григорием и Симеоном.

Для Григория тема Божественного света имела очень большое зна�
чение: самую природу Божию он, преимущественно перед любым дру�
гим термином, определяет как «свет». Григорий выработал специаль�
ную «терминологию света», которая присутствует в большинстве его
литературных произведений2. С наибольшее полнотой и ясностью уче�
ние о Божественном свете выражено Григорием в Словах 38–40, кото�
рые особенно ценил Симеон Новый Богослов; он ссылается на них бо�
лее двадцати раз3. Вот отрывок из Слова 40�го, который может служить
кратким суммарным изложением учения Григория о Боге как свете:

1 Ср.: 1 Ин. 1:5 и др. Анализ учения Иоанна Богослова о Боге как о
свете см. в: Dodd. Gospel, 201–206, 345–361. О патристическом учении о
Боге как свете см., в частности: Pelikan. Light, 21–36.

2 Moreschini. SC 356, 63; Idem. Luce, 535–542. Подробнее о раскрытии
данной темы Григорием Богословом см.: Иларион (Алфеев), иеромонах.
Жизнь и учение св. Григория, 355–362.

3 Turner. Fatherhood, 47.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание234

Бог есть свет высочайший, недоступный, несказанный, ни умом не
постигаемый, ни словом не изрекаемый, просвещающий всякую ра�
зумную природу. Он — то же в духовном мире, что солнце в чувствен�
ном. По мере нашего очищения Он представляется нами, по мере пред�
ставления возбуждает к Себе любовь, по мере любви нашей вновь
умопредставляется; Он созерцаем только Сам Собою и постижим
лишь для Самого Себя, изливаясь лишь в малой степени на то, что вне
Его. Я говорю о свете, созерцаемом в Отце, Сыне и Святом Духе…1

Далее Григорий говорит, что второй после Бога свет — это ангел2, а
третий свет — человек; существует также свет тварного мира. Светом
является заповедь Божия (Быт. 2:16–17), синайский Закон (Исх.
34:29–35), купина неопалимая (Исх. 3:2), столп огненный для Израи�
ля (Исх. 13:21); свет восхитил Илию на огненной колеснице (4 Цар.
2:11) и озарил пастухов при рождении Христа (Лк. 2:9); свет — звез�
да, ведшая волхвов в Вифлеем (Мф. 2:9); свет — Божество, открыв�
шееся апостолам в Преображении (Мф. 17:2); свет озарил Павла на
пути в Дамаск (Деян. 9:3); свет — сияние будущего века, когда «пра�
ведники воссияют, как солнце (Мф. 3:43), и станет Бог посреди их,
богов и царей». Крещение также есть свет, «в котором заключается
таинство нашего спасения»3.

Сходство между этим учением и тем, что говорит Симеон о Боге как
свете, разительно. В 3�м Богословском Слове мы читаем:

Бог есть свет, и свет беспредельный и непостижимый... Отец есть
свет, Сын есть свет, Дух Святой — свет. Они — единый свет4, прос�
той, несложный, вневременный, совечный, равночестный, равнослав�

1 Слово 40, 5, 1–8 [204].
2 Ср. также: Слово 38, 9, 7 [120].
3 Слово 40, 5, 10–6, 28 [204–208].
4 Ср.: Максим Исповедник. Вопросоответы, 8, 15–18 [77]: «Свет есть

Бог и Отец, [пребывающий] в Свете, т. е. в Сыне и Святом Духе... как Еди�
ный и Тот же самый по сущности, а по образу бытия — Трисиянный (ôñéóóï-

öáÝò)».

www.tezaurliturgic.ro



Глава VI. Святоотеческие основы богословия преп. Симеона 235

ный. Также и то, что от Него, есть свет, как от Света нам подаваемое.
Жизнь — свет; бессмертие — свет; источник жизни — свет; вода
живая — свет; любовь, мир, истина, дверь Царства Небесного, само
Царство Небесное — свет. Брачный чертог — свет, дворец, рай, на�
слаждение рая, земля кротких, венцы жизни, сами одеяния святых—
свет. Христос Иисус, Спаситель и Царь всего— свет. Хлеб пречистой
Плоти Его — свет, вино честноvй Крови Его — свет; воскресение Его
— свет, лик Его — свет; рука, перст, уста Его — свет, очи Его — свет.
Господь — свет, голос Его словно свет от света; Утешитель — свет;
жемчужина, зерно горчичное, истинный виноградник, закваска, на�
дежда, вера — свет... Ибо един Бог во Отце, Сыне и Духе Святом —
свет неприступный и предвечный… как научен я самим опытом этому
наученными...1

Симеон постоянно возвращается к мысли о том, что Бог Троица есть
один непостижимый свет: эта мысль — краеугольный камень его бого�
словия и мистицизма2. Все Божественные свойства Симеон также
описывает в терминах света: он говорит о свете Божественной славы3,
свете Божественной благодати4, свете лика Христова5, свете Божест�
венной любви6, свете знания7, свете Священного Писания8, свете веч�
ной жизни1, свете бессмертия2, бесстрастия3, Божественных запове�

1 Theol. 3, 137–166. Упоминание о людях, опытно познавших Боже�
ственный свет, может относиться к Симеону Студиту или, в более широ�
ком плане, ко всем богословам, которые, подобно Григорию Богослову,
развивали тему «Бог есть свет». Симеон подчеркивает, что богословие света
основано на личном опыте людей, удостоившихся видения света.

2 См., в частности, Hymn 33, 1–13, а также Hymn 1, 226; 2, 91; 12, 15–
34; 38, 24–32; Cap. 1, 2; Eth. 10, 374–377, и др. Полное изложение учения
Симеона о Боге как «свете триипостасном» см. в: Völker. Praxis, 315–320.

3 Eth. 11, 331; Hymn 1, 210; 7, 5; 21, 1–2; 31, 49; 45, 82 и др.
4 Hymn 2, 19.
5 Hymn 9, 5; 25, 149; 28, 187.
6 Hymn 10, 14; 17, 326; 18, 13.
7 Cat. 26, 315; Cap. 1, 65; 2, 16; Eth. 5, 248–257; Hymn 32, 65; 55, 186, и др.
8 Eth. 7, 29.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание236

дей4 и т. д.
Симеон часто сравнивает Бога с солнцем, используя аналогию, став�

шую традиционной у Святых Отцов, а еще прежде — в греческой фило�
софии5. Развивая концепцию Григория о двух солнцах в двух мирах,
Симеон пишет:

Бог от начала сотворил два мира — видимый и невидимый...
В двух мирах соответственно сияют и два солнца — одно чувствен�
ное, а другое мысленное. И чем для видимого и чувственного явля�
ется солнце, тем же для невидимого и мысленного является Бог…
Один из двух миров, т. е. чувственный, и то, что в нем, освещается
этим чувственным и видимым солнцем, другой же, т. е. умствен�
ный, и то, что в нем, освещается и озаряется мысленным Солнцем
правды6.

Симеон рассматривает всю историю мира в целом как одно непрерыв�
1 Hymn 27, 147; ср.: Hymn 52, 99.
2 Hymn 2, 89.
3 Hymn 46, 38.
4 Eth. 9, 142–144; Hymn 47, 3.
5 Cap. 2, 22–25; Hymn 1, 9–20 и многие другие места (особенно в Гим�

нах). Относительно платоновских основ сравнения между Богом и солн�
цем у Григория Богослова см.: Moreschini. Platonismo, 1369 ff.

6 Cap. 2, 22. Ср.: Григорий Богослов. Слово 21, 1, 13–15 [112] («Что
солнце для существ чувственных, то Бог для духовных; одно освещает мир
видимый, Другой — невидимый»). Н. Гарсоян высказала мнение, будто
«вера Симеона в то, что Бог сотворил два мира… заводит нас далеко по
пути к дуализму». См.: Garsoian. Heresy, 108. Исследовательница очевид�
ным образом смешивает два понятия: контраст между чувственным и мыс�
ленным мирами, традиционный для святоотеческой литературы, и дуали�
стическое противопоставление добра и зла, характерное для некоторых
еретических течений. У Симеона есть места, где он говорит о двух путях,
доступных людям, т. е. пути к Богу и пути к диаволу (ср.: Eth. 11, 560–581),
но эта мысль настолько традиционна как для Священного Писания (Втор.
30, 19), так и для Предания (см. хотя бы Дидахи 1, 1 [140]), что отождеств�

www.tezaurliturgic.ro



Глава VI. Святоотеческие основы богословия преп. Симеона 237

ное откровение Божественного света. Божественный свет сотворил ан�
гелов1, эти «вторые светы»2. Хотя Божественный свет совершенно транс�
цендентен видимому миру, Бог не оставил этот мир без всякого света, но
сотворил солнце, луну и огонь3. Человек был создан по образу и подо�
бию Божию, как «второй мир» (äåýôåñïò êüóìïò)4, и облечен в «свето�
носные и Божественные ризы», которых он впоследствии лишился5. Сын
Божий стал человеком, чтобы мы через нашу сообразность и сопричас�
тность Ему стали «вторыми светами», подобными первому Свету6. Все
эти идеи мы уже встречали у Григория Богослова; отметим здесь, что и
космология, и антропология Симеона (как и Григория) отмечены ощу�
щением присутствия Божественного света во всем мироздании и в каж�
дой твари.

Подобно Григорию, Симеон часто ссылается на опыт библейских
персонажей, в частности, Моисея, Илии, Павла, Стефана, а также на
некоторые важные события библейской истории — встречу Моисея с
Богом в образе купины неопалимой, Преображение Господне и дру�
гие: некоторые из этих лиц и эпизодов мы уже упоминали, когда гово�
рили об экзегетическом методе Симеона7. Мысль о том, что Бог — свет
для праведных и огонь для грешников, которую мы встречаем у Симео�

лять ее с дуализмом нелепо. Симеон совершенно недвусмысленно отвер�
гает любой онтологический дуализм и идею равенства между Богом и злом,
или соперничества между двумя равными началами, называя подобное
учение «богохульным»: Eth. 11, 578–580. Это резко отличает онтологиче�
ские представления Симеона от манихейства, мессалианства и прочих дуа�
листических теорий.

1 Hymn 38, 37–40.
2 Hymn 50, 150–152; ср.: Eth. 1, 5, 79–83.
3 Hymn 38, 66–69.
4 Eth. 4, 799–801; Hymn 33, 18–20. О концепции человека как микро�

косма см. Главу VII нашей работы.
5 Ср.: Hymn 45, 63. О традиционных истоках учения о первозданной

светоносной ризе человека см.: Brock. Perspectives, IV, 98–104.
6 Hymn 42, 189–192.
7 См. Главу I.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание238

на, тоже восходит к Григорию1. Следуя Григорию, Симеон устанавлива�
ет связь между таинством Крещения и Божественным светом, настаивая
на том, что все облекшиеся во Христа должны «созерцать Его свет в
свете Святого Духа»2. Симеон, подобно Григорию, развивает учение о
том, что Божественный свет сияет в достигших обожения «по мере» (êáôN
Píáëïãßáí) их очищения и любви:

...И воссияет, как солнце, благодать Твоя, Боже мой,
[Благодать] Всесвятого Духа во всех святых;
И воссияешь среди них Ты — неприступное Солнце;
И все они будут озаряемы по мере
Веры, деятельности, надежды и любви,
Очищения и просвещения от Духа Твоего...3

Следует, наконец, упомянуть и о том, что, хотя Симеон часто пользо�
вался апофатическими терминами при описании Бога как света, он по�
чти никогда не называет Божественный свет «мраком» (ãíüöïò). Среди
великих писателей�мистиков к символизму Божественного мрака тяго�
тели Филон, Климент Александрийский, Григорий Нисский и Диони�
сий Ареопагит4; Григорию Богослову, напротив, ближе был символизм
света. Ареопагит утверждает, что «свет неприступный», в котором жи�
вет Бог (ср.: 1 Тим. 6:16), терминологически равнозначен «Божествен�
ному мраку»5, поскольку Бог — за пределами всякого человеческого
представления о свете. Восхождение Моисея к Богу завершается его
вхождением в «таинственный мрак невéдения», где он оказывается в
«совершенной тьме и невидении, весь будучи за пределами всего»6.

Симеон — один из тех богословов, у кого «богословие мрака… усту�

1 См.: Eth. 3, 596–599; Hymn 34, 59–62. Ср.: Григорий Богослов. Слово
40, 36, 15–24 [280–282].

2 Eth. 13, 236–240.
3 Hymn 1, 143–146.
4 Ср.: Lossky. Image, 31�43.
5 Письмо 5, 3 [162].
6 О мистическом богословии, 1, 3 [144].

www.tezaurliturgic.ro



Глава VI. Святоотеческие основы богословия преп. Симеона 239

пает место богословию нетварного света»1: в этом он опять�таки близок
к Григорию Богослову. Лишь однажды находим мы у Симеона упомина�
ние о «Божественном мраке» — во 2�й части «Глав», одном из самых
«ареопагитских» текстов2; но даже здесь «мрак» упомянут в одном ряду
со «светом», и тема света абсолютно преобладает:

Ум, будучи простым, или, скорее, обнаженным от всякой мысли
и всецело облаченным в простой Божественный свет… остается в
глубине Божественного света, и совершенно не позволяется ему
выглянуть вовне. Вот что означают [слова]: «Бог есть свет, и свет
высочайший», который «для достигших его является упокоением
от всякого созерцания»3. Всегда движущийся ум тогда становится
неподвижным и лишенным мыслей, когда он весь покрыт Божествен�
ным мраком и светом... Все, что там, — непостижимо, неизъяснимо
и непонятно; ум оказывается в этих [реальностях], когда минует
все видимое и умопостигаемое, и неподвижно движется и вращает�
ся в них, живя в жизни превыше жизни, будучи светом во свете, но
не светом сам по себе. Ибо он тогда видит не себя, но Того, Кто превы�
ше его, и, от тамошней славы изменяясь мыслью, всего себя совер�
шенно не сознает4.

1 Lossky. Image, 43.
2 Вообще в Сар. 2 (25 Глав, входящих в состав 225 Глав богословских,

умозрительных и практических) в изобилии присутствуют ареопагитские
выражения, редкие для Симеона. Символизм мрака (как и ареопагитский
язык в целом) был гораздо более характерен для Никиты Стифата. Ср.: О рае,
55 [220]; Главы практические, физические и гностические, 1, 1 [273]; 1, 42
[282–283]; 2, 50 [311]; 3, 39 [335]; 3, 53 [340] и др. Обсуждая Сар. 2 Симеона,
Б. Френо�Жюльен высказывает предположение, что Никита редактировал
текст Симеона; впрочем, он признает, что текстуально подтвердить такого
рода редакторское вмешательство Никиты невозможно. См.: Fraigneau%
Julien. Sens, 181.

3 Симеон объединил в одно предложение два места из Григория Богосло�
ва. Ср.: Григорий Богослов. Слово 32, 15, 1 [116]; Слово 21, 1, 25–26 [112].

4 Cap. 2, 17–18.

www.tezaurliturgic.ro



Глава VII

АНТРОПОЛОГИЯ
ПРЕПОДОБНОГО СИМЕОНА

В СВЕТЕ ПАТРИСТИЧЕСКОЙ
ТРАДИЦИИ

С ледующая наша задача — рассмотреть учение Симеона о
природе и назначении человека, указывая на связь между
этим учением и традиционной для восточного христиан!

ства антропологией1.
Необходимо сделать несколько предварительных замечаний. Преж!

де всего отметим, что антропология Отцов Церкви имеет двойные кор!
ни: она основана как на библейском откровении, так и на греческой
философии. В частности, святоотеческое учение о сотворении человека,
о его падении и искуплении целиком основано на Библии. С другой сторо!
ны, учения о человеке как микрокосме, о четырех элементах человече!
ского тела, о трехчастном строении души заимствованы из древнегре!
ческой философии и медицины. Некоторые же идеи, характерные для

1 Более подробное изложение антропологии Симеона см. в: Lascaris.
Liberation, 47–118. Изложение святоотеческой антропологии в целом
см. в: Wheeler Robinson. Man; Wallace�Hadrill. Nature; Jenkins. Glory.
Cр.: Wingren. Man (об антрополoгии Иринея). Ср. также: Allchin (ed.).
Image.

www.tezaurliturgic.ro



святоотеческой антропологии, происходят из обоих источников, напри!
мер, понятие образа и подобия Божиих в человеке1.

В антропологии Симеона Нового Богослова мы также находим —
наряду с библейскими — концепции, заимствованные из греческой
философии. Это отнюдь не означает, что Симеон был начитан в философ!
ской литературе. Напротив, как нам представляется, его знакомство с
нею было весьма ограниченным, поскольку нигде у него мы не находим
ссылок на античных авторов2. Античные идеи, которыми иногда опери!
рует Симеон, были либо заимствованы им у более ранних Отцов, либо
усвоены в годы обучения в школе. Он, во всяком случае, никогда не об!
ращался прямо к античным источникам для подтверждения своих идей.

1 Ср.: Быт. 1:26–27 и Платон. Теэтет 176a!b (понятие о человеке как
Ðìïßùóéò Èåù). Относительно библейской основы этого понятия см.: Lossky.
Image, 127–135. О платонических корнях этого понятия см.: Merki.
FÏìïßùóéò, 1–7.

2 В целом Симеон весьма скептически относится к «внешней мудро!
сти»; он употребляет слово «эллинский» в уничижительном смысле, вы!
сказываясь против «философов и тех, кто учится эллинским книгам». См.:
Hymn 21, 55–56, и др. Несмотря на тот факт, что любой византиец, полу!
чавший среднее или высшее образование, в той или иной степени обладал
познаниями в области античной поэзии и философии, в церковных кругах
преобладало отрицательное отношение к греческой философии: идеи Пла!
тона и неоплатоников считались особенно вредными для православия и
интерес к ним проявлялся лишь в очень узком кругу интеллектуалов. См.:
Meyendorff. Hesychasm, VIII, 54–55; Idem. Byzantine Theology, 72–73;
Browning. Enlightenment. Это отрицательное отношение к греческой фило!
софии выкристаллизовалось на догматическом уровне на Соборе 1082 г.
(против Иоанна Итала) в форме особой анафемы против тех, кто «изучает
эллинскую науку и не только считает ее вспомогательным средством для
образования, но и следует ее суетным учениям, принимая их за истину».
См.: Gouillard. Synodikon, 56. В истории византийской цивилизации отри!
цательное отношение к греческой философии всегда шло бок о бок с поло!
жительным, но в монашеской среде безусловно преобладало первое. См.:
Meyendorff. Trends, 53 ff. Отвергая «мирскую мудрость», Симеон следовал
прежде всего монашеской традиции.

Глава VII. Антропология преподобного Симеона 241

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание242

1. Двойная природа человека

Наиболее четко и лаконично антропологические взгляды Симеона
суммированы в следующем тексте:

Бог от начала сотворил два мира — видимый и невидимый, но
одного царя над видимым, имеющего в себе характерные черты обо!
их миров — как в своем видимом [облике], так и в том, что умопо!
стигаемо… Из всего видимого и мысленного одного человека Бог
создал двояким, имеющим тело, составленное из четырех элемен!
тов, в которых он участвует и живет при помощи чувства и дыха!
ния, и умной, нематериальной, бестелесной души, неизреченно и
непостижимо соединенной с ним, несмешиваемо и неслитно (Pìßêôùò

êár Póõã÷ýôùò) смешанной с ним. Это и есть каждый человек: живое
существо (æùïí) смертное и бессмертное, видимое и невидимое, чув!
ственное и мысленное, способное видеть (dðïðôéêüí) видимое тво!
рение и постигать (ãíùóôéêüí) мысленное1.

Все идеи и выражения в этом отрывке вполне традиционны. Пред!
ставление о человеке как царе тварного мира является общим для Отцов
Церкви2. Концепция человека как «живого существа», или «животного»
(æùïí), происходит из греческой философии и ранней святоотеческой
мысли, где общепринятое определение человека — «разумное живое
существо» (æùïí ëïãéêüí)3. Представление о теле, состоящем из четырех

1 Cap. 2, 22–23. Букв. «смотритель (надзиратель) над видимым творе!
нием и умозритель (гностик) мысленного».

2 Ср.: Григорий Богослов. Слово 38, 11, 16 [126]: «царя над тем, что на
земле». Ср. также: Макарий. Духовные беседы, 26, 1, 8 [206]: «человек
был господином неба и земли». Ср.: Симеон. Hymn 53, 120–124: «Я сотво!
рил его… господином и владыкой всего видимого [мира], подчинив ему все
видимые [твари], как рабов».

3 Ср.: Пифагор. [Фрагменты досократиков, I, 99]; Секст Эмпирик.
Сочинения, 2, 26 [I, 70]. Ср.: Апостольские постановления, 7, 34, 6 [428]:
«Вершина творения — разумное живое существо»; Иустин. Фрагменты
[1585 В]: «Что есть человек, как не разумное живое существо, состоящее

www.tezaurliturgic.ro



Глава VII. Антропология преподобного Симеона 243

элементов, — также общее место для греческой философии и свято!
отеческой литературы1. Апофатическое выражение Pìßêôùò êár Póõã÷ýôùò

(«несмешиваемо и неслитно») напоминает выражения, употребляв!
шиеся в эпоху христологических споров (V–VII вв.) для описания соеди!
нения двух природ — человеческой и Божественной — во Христе2.
Идею о том, что человек является «смотрителем» (dðüðôçò), т. е. судь!
ей, надзирателем видимой твари, ее властителем, как и общее пред!
ставление о двойственном составе человеческой природы, среди дру!
гих писателей развивал Григорий Богослов, который говорил об этом в
тех же выражениях, какие мы находим у Симеона:

Художник!Логос созидает живое существо, единое из двух — я
имею в виду видимую и невидимую природы; созидает, говорю, че!
ловека и... творит как бы некий второй мир, в малом великий, по!
ставляет его на земле как второго ангела, поклонника, составлен!
ного [из разных природ], надзирателя (dðüðôçò) за видимой тварью,
посвященного в таинства (ìýóôçí) твари умосозерцаемой, царя над
тем, что на земле... земного и небесного, временного и бессмертно!
го, видимого и умосозерцаемого, посредника между величием и сми!
рением, который в одно и то же время есть дух и плоть...3

из души и тела?»; Афанасий. Определения [533 С]: «Человек есть разум!
ное живое существо, нравственное, мыслящее и способное к познанию».
Ср.: Немесий Емесский. О природе человека, 1 [11]. Ср.: Симеон. Hymn
23, 69–71: «Какое существо я имею в виду? Говорю о человеке, существе
разумном среди бессловесных».

1 См. ниже.
2 Ср.: Орос Халкидонского Собора в АСО 2, 1, 2 [129]. Мысль Симеона

о том, что душа соединена с телом «несмешиваемо и неслитно», заставля!
ет вспомнить следующее место из «Рассуждения» Феодора Едесского [329]:
«Разумная душа соединена с животноподобным телом… Без изменения
или смешения, каждое действует согласно своей природе, но составляют
они одно лицо, или ипостась, в двух совершенных природах».

3 Слово 38, 11, 8–19 [124–126]. Ср.: Иоанн Дамаскин. Точное изло!
жение православной веры, 2, 12, 7 и далее [75].

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание244

Согласно Григорию, человек — «двоякое существо»1, он состоит из
двух различных и противоположных элементов, тела и души2, или духа
и плоти3. Душа человека является образом Божиим, тогда как телом
человек «смешан с перстью» видимого мира4. Григорий относится к телу
двойственно: оно — друг и враг, друг как товарищ души, враг как пре!
пятствие в аскетическом подвиге5. Напротив, душу Григорий ставит
очень высоко: она Божественного происхождения, будучи духом Божи!
им6, частицей Божества в человеке7, «струей невидимого Божества»8.

Ту же антропологическую дихотомию мы находим у многих От!
цов — как до Григория, так и после него. В частности, Максим Испо!
ведник говорит о человеке как «составной природе» (öýóéò óýíèåôïò)9,
т. е. состоящей из тела и души10. Иногда Максим говорит о трех эле!
ментах человеческой природы: теле, душе и уме11; или даже о четырех
элементах: теле, душе, духе и уме12. Трихотомическое описание чело!
веческого состава (т. е. когда ум расценивается не как часть души, а
как самостоятельный элемент) встречается в святоотеческой Тради!
ции реже, чем дихотомическое; однако и оно вполне традиционно для
восточной патристики13.

1 Слово 40, 8, 1 [12 ]. Cp.: Ellverson. Nature, 17 ff.
2 Слово 2, 17, 15 [112]; Слово 2, 18, 12 [114]; Слово 38, 11, 10–12 [124], и др.
3 Слово 38, 11, 19–20 [126], и др.
4 Слово 14, 6–7 [865 А].
5 Там же [865 B].
6 Песнопения догматические, 8, 1 [446 А]; ср.: Слово 38, 11, 11–12

[124].
7 Слово 14, 7 [865 C].
8 Песнопения догматические, 8, 73 [452 A]. Подробнее об антрополо!

гии Григория Богослова см.: Иларион (Алфеев), иеромонах. Жизнь и
учение св. Григория, 306–313.

9 См.: Послание 12 [488 D].
10 Мистагогия, 7 [684 C].
11 Например: Мистагогия, 4 [678 B].
12 Мистагогия, 4 [678 BC].
13 О дихотомизме и трихотомизме см.: Немесий Емесский. О природе

человека, 1 [1].

www.tezaurliturgic.ro



Глава VII. Антропология преподобного Симеона 245

Симеон иногда использует тройственную схему человеческой при!
роды, например, в 15!м Нравственном Слове, где он аллегорически
интерпретирует «три кущи» (Мф. 17:4; Мк. 9:5; Лк. 9:33) как символ
тела, души и ума1, или в 25!м Огласительном Слове, где говорит об
изменениях, происходящих в разуме, душе и теле2. Однако гораздо чаще
Симеон говорит о двойственном составе человека, рассматривая
разум как часть души: «Я не трояк, но двояк как человек: душа моя не!
изъяснимо связана с плотью»3. Симеон подчеркивает, что двойствен!
ность человеческого естества была явлена в самый момент сотворе!
ния человека, которого Бог «создал из праха земного», но «вдунул в
лице его дыхание жизни» (Быт. 2:7)4.

Как двоякое существо, человек стоит между Богом и тварным ми!
ром, будучи выше всех прочих тварей, потому что «он один среди тва!
рей знает Бога»5. Эта мысль ясно выражена в 53!м Гимне, где Симеон
говорит от имени Бога, и, что весьма любопытно, именно Бог в этом
Гимне пользуется антропологическим словарем Пифагора и Филона:

Я называю тебя разумным живым существом (æùïí ëïãéêüí),
Человеком двояким (Tíèñùðïò äéðëï™ò), невыразимо
[Состоящим] из двух природ:
Тела видимого,
Бесчувственного и неразумного,
И души невидимой,
По образу Моему,
Словесной и умной —
Странное чудо! — среди всех,
Среди, говорю, тварей.
Каких же тварей?

1 Eth. 15, 50–51.
2 Cat. 25, 50–61.
3 Hymn 13, 24–25.
4 Eth. 13, 31–32. Ср. также: Cat. 26, 140–145 («поскольку ты двояк… то

надлежит тебе и питаться как душевно, так и телесно»).
5 Hymn 23, 74–75.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание246

Материальных и нематериальных.
Ибо материальные — это те, которых ты видишь,
А нематериальные — это ангелы.
Итак, среди них, говорю тебе,
Ты — живой человек (æùïí Tíèñùðïò) и двойной:
Среди чувственных — нематериальный,
А среди нематериальных — чувственный1.

Прибегая к таким выражениям, Симеон развивает традиционное
святоотеческое учение о человеке как посреднике между Богом и твар!
ным миром: это учение, которое мы встречаем уже у Филона2, он мог
заимствовать у Григория Богослова3 или у Максима Исповедника4.
Симеон также говорит о человеке как о «втором мире», прямо ссыла!
ясь на Григория: «Каждый из нас приведен Богом в этот мир как некий
второй мир, великий в этом малом и видимом, как свидетельствует
вместе со мною Богослов»5. Понятие человека!«микрокосма» восхо!
дит к античной философии6 и весьма распространено в святоотеческой
антропологии. Однако у Григория, как и у Симеона, это понятие созна!
тельно перевернуто: человек является не «малым миром» внутри боль!
шой вселенной, но, наоборот, «великим» внутри «малой» вселенной
(поскольку у него, в отличие от всего, что населяет видимый мир, есть
еще и невидимое измерение — разумная душа).

1 Hymn 53, 102–119. Ср.: Hymn 23, 69–79.
2 О добродетелях, 9 [Сочинения, V, 286 ff.].
3 См. отрывок из Слова 38, 11, процитированный выше.
4 См.: Амбигва, 4 [1305 A]. Ср.: Thunberg. Man, 80 ff. Ср. также: Кли�

мент Александрийский. Строматы 2, 81 [155].
5 Eth. 4, 799–801. Ср.: Григорий Богослов. Слово 38, 11, 13–14 [124–

126]: «Бог творит некоторый второй мир — в малом великий». Ср.: Ори�
ген. Беседы на Книгу Левит, 5, 2 [336]; Григорий Нисский. Об устроении
человека [177 D]; Немесий Емесский. О природе человека, 1 [15]; Иоанн
Дамаскин. Точное изложение православной веры, 2, 12 [79].

6 Ср.: Демокрит. [Фрагменты досократиков, I, 153]; Аристотель.
Физика 252b; Филон. О потомстве Каина, 58 [Сочинения, II, 13], и др.

www.tezaurliturgic.ro



Глава VII. Антропология преподобного Симеона 247

Что касается взаимоотношений между телом и душой в человеке,
то некоторые интересные замечания на этот счет сделаны Симеоном
в 25!м Огласительном Слове, которое названо «Об изменениях души
и тела, которые бывают от стихий, пищи и бесов». Здесь Симеон гово!
рит, что душа и тело постоянно претерпевают многие изменения и дви!
жения, однако первая — самовольно, второе же — невольно:

Душа неизменна по природе и сущности... Тело же и по при!
роде изменчиво, поскольку является составным, и по сущности
текуче, поскольку из тленной и текучей материи создано, имея
смешение, т. е. состав из взаимно противоположных [элементов].
Ибо из теплого и холодного, как говорят мудрые в этой облас!
ти, — да так оно поистине и есть, — и из сухого и влажного состо!
ит сущность [тела]. Но само по себе оно лишено и произволения,
и воли...1

По мнению Симеона, не тело само по себе желает пищи, пития, сна,
плотского совокупления и прочего, что обычно считается потребно!
стью тела, но душа ищет удовольствия посредством плоти2. Тело не
имеет никаких собственных движений, но его ведет душа; и никакие
изменения в теле не являются следствием его собственного хотения.
Например, болезни бывают вызваны временным нарушением равно!
весия между элементами тела, «когда один из четырех элементов или
сверх нормы увеличивается, или уменьшается, [в зависимости от чего]
или доминирует над другими, или, наоборот, другие господствуют над
ним и тиранизируют его, что иногда доводит до ревматизма, ампута!
ции конечностей и даже до разрушения всего организма (æ±ïõ)»3. Си!
меон также описывает перемены, происходящие в теле по причине бо!
лезни, объедения, многопития, слишком холодной или слишком жаркой
погоды и т. д.4 В частности, он говорит, что некоторые люди «горячего

1 Cat. 25, 55–69.
2 Cat. 25, 75–82.
3 Cat. 25, 126–130.
4 Cat. 25, 122–155.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание248

сложения», когда воздух слишком сух и горяч, «расслабляются» и не!
способны ни на какое дело или движение1.

Некоторые из этих замечаний, должно быть, отражают личные на!
блюдения Симеона; однако в большинстве случаев его антрополо!
гические рассуждения основываются на том, что он мог узнать из со!
чинений предшествующих авторов. Если обратиться к творениям
Немесия Емесского, Максима Исповедника и Иоанна Дамаскина, мы
найдем в них все антропологические идеи, выраженные Симеоном в
25!м Огласительном Слове, а именно: 1) душа действует по собствен!
ному произволению2; 2) душа действует посредством тела3; 3) тело
изменчиво и текуче по природе4; 4) тело не изменяется самовластно5;
5) тело состоит из четырех элементов6; 6) болезнь вызывается наруше!
нием равновесия между четырьмя элементами7. Не случайно Симеон,
рассуждая на подобные темы, ссылается на «мудрых в этой области».

Представления Симеона о душе и мыслительной способности чело!
века также основаны на святоотеческой антропологии. Он разделяет
мнение своих предшественников о трехчастном строении души: он го!
ворит об «умственной мастерской души», в которой сердцевиной явля!

1 Саt. 25, 138–144. Любой европеец, когда!либо попадавший в Cтамбул
(Константинополь) в разгар лета, когда температура может достигать 40–
50 градусов, оценит, сколь справедливы замечания Симеона.

2 Максим Исповедник. Слово о душе [357 D]; Иоанн Дамаскин. Точ!
ное изложение православной веры, 2, 12, 49–52 [77].

3 Иоанн Дамаскин. Точное изложение православной веры, 2, 12, 46 [77].
4 Немесий Емесский. О природе человека, 1 [7]; Иоанн Дамаскин.

Точное изложение православной веры, 2, 12, 86–90 [79].
5 Ср.: Максим Исповедник. О любви, 3, 31 [81]: «Все тела по естеству не!

подвижны. Они приводятся в движение душой». Ср.: Слово о душе [356 АВ].
6 Максим Исповедник. О любви, 3, 30 [94]: «Другие… тела состоят из

противоположностей, т. е. из земли, воздуха, огня и воды». Ср.: Немесий
Емесский. О природе человека, 1 [7]; 4 [44–45]; Иоанн Дамаскин. Точное
изложение православной веры, 2, 12, 59–62 [78]. Это учение восходит к
пифагорейской школе: см. Фрагменты досократиков, I, 449.

7 Немесий Емесский. О природе человека, 1 [9].

www.tezaurliturgic.ro



Глава VII. Антропология преподобного Симеона 249

ется разумная сила (ô’ ëïãéóôéêüí), а внутри нее — желательная (ô’
dðéèõìéôéêüí) и раздражительная (ô’ èõìéêüí)1. Разумная сила, говорит
Симеон, отличает добро от зла и подсказывает желательной силе, чтоv
следует выбрать, а раздражительная сила сотрудничает с двумя други!
ми силами, «как добрый слуга»2. Симеон также следует традиционно!
му учению о том, что душа обладает единым чувством, которое разде!
ляется на пять чувств, когда действует в теле3.

Об уме (íï™ò) Симеон говорит, что он невеществен и бестелесен4,
постоянно находится в движении и не может оставаться бездействен!
ным5. Ум — высшая часть души: именно ум способен восходить на небо
и созерцать Божественные тайны6. Умом человек может познавать и
видеть Бога7. Симеон говорит об уме как мистической способности
души, называя его «оком сердца», или «оком души»8.

2. Образ и подобие

Тема образа и подобия (ср.: Быт. 1:26) является основополагаю!
щей для антропологии Отцов Церкви9.

1 Eth. 4, 392–394. Ср.: Максим Исповедник. О любви, 1, 79 [81]; 2, 12
[94] и т. д.; Немесий Емесский. О природе человека, 15 [72]; Иоанн Да�
маскин. Точное изложение православной веры, 2, 12, 94–106 [79–80].

2 Eth. 4, 403–411.
3 Eth. 3, 152–171. Ср.: Немесий Емесский. О природе человека, 6 [56];

Иоанн Дамаскин. Точное изложение православной веры, 2, 18, 1 и сл. [83].
4 Eth. 15, 98–99. Ср.: Максим Исповедник. Вопросоответы, схолия 1

[307]: «ум безвиден».
5 Cat. 10, 94–95. Ср.: Немесий Емесский. О природе человека, 2 [29].
6 Theol. 1, 412–414 и Eth. 6, 252–255. Ср.: Дионисий. О Божественных

именах, 7, 1, [194].
7 Hymn 23, 74–78.
8 Соответственно, Eth. 1, 12, 420 и Cap. 1, 38. Ср.: Cat. 33, 53–61 (тол!

кование Лк. 22:34). Ср.: Макарий. Духовные беседы, 7, 8, 85–87 [76] («ум…
есть душевное око»).

9 Среди научных работ, посвященных этой теме, см., в частности: Ca�
irns. Image; Burghardt. Image; Wingren. Man, 14–26 (посвящено Иринею

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание250

В святоотеческом Предании существовали различные понимания
образа Божия в человеке. Большинство Отцов, особенно в рамках алек!
сандрийской богословской традиции, усматривало образ Божий в
человеческой душе (øõ÷Þ)1 или, точнее, в ее высшей области — уме
(íï™ò)2. Некоторые писатели видели образ Божий в свободной воле
человека3. Многие Отцы также делали различение между «образом» и
«подобием»: «образ» — это то, что было дано человеку в самый момент
его сотворения; «подобия» же, т. е. уподобления Богу, человек должен
достичь в результате нравственного совершенствования и добродела!
ния4. Святоотеческие взгляды по этому вопросу суммирует Иоанн Да!
маскин в следующих строках:

…Бог из видимой и невидимой природы Своими руками творит
человека по Своему образу и подобию. Из земли Он образовал тело
человека, душу же разумную и мыслящую дал ему Своим вдунове!
нием. Это мы и называем образом Божиим, ибо выражение «по об!
разу» указывает на умственную способность (ô’ íïåñüí) и свобод!
ную волю (ô’ áÙôåîïýóéïí), тогда как выражение «по подобию»
означает уподобление Богу в добродетели, насколько оно возможно
для человека5.

Лионскому); Sullivan. Image (рассматривает главным образом учение
Августина), и др.

1 Ср.: Григорий Богослов. Песнопения догматические, 7, 4 [447 A];
Максим Исповедник. Главы богословские, 1, 11 [1088 A]; Мистагогия,
7 [684 D]. Иоанн Златоуст подчеркивает, что тело не есть образ Божий.
См.: Беседы на Книгу Бытия, 8, 3–4 [72 и сл.].

2 Ср.: Иоанн Дамаскин. Точное изложение православной веры, 3, 18,
20–22 [157–158]: «Что означает “по образу”, если не ум?» Ср.: Филон. Об
устроении мира, 69 [Сочинения, I, 23].

3 Максим Исповедник. Главы богословские, 1, 11 [1088 A].
4 Ириней Лионский. Против ересей, 5, 6, 1 [77]; Климент Александрий�

ский. Строматы, 2, 22 [186]; Ориген. О началах, 3, 6, 1 [280]; Диадох. Гности!
ческие главы, 89 [149–150]; Максим Исповедник. О любви, 3, 25 [154], и др.

5 Точное изложение православной веры, 2, 12, 16–21 [76].

www.tezaurliturgic.ro



Глава VII. Антропология преподобного Симеона 251

Некоторые авторы, кроме того, видели образ Божий в главенствую!
щем положении, которое человек занимает во вселенной1, а также в
бессмертии человека2 и в его творческой силе3. Следует еще отметить
одну специфически христианскую идею, не имеющую корней в элли!
нистической традиции, а именно — понятие о человеческой личности
как образе Божественной Троицы. Эту идею развил, в частности, Гри!
горий Нисский, который усматривал три аспекта тринитарной интер!
претации образа Божия: 1) первая человеческая семья, т. е. Адам, Ева
и их сын, есть образ Отца, Духа и Сына; 2) духовная часть человека
состоит из души (øõ÷Þ), слова (ëüãïò) и ума (íï™ò), что соответствует
трем Ипостасям Святой Троицы; 3) три силы души (разумная, жела!
тельная и раздражительная) символизируют Святую Троицу4. Для нас
имеет значение второй аспект, поскольку он найдет отражение у Си!
меона. Как утверждает Григорий, наша душа, ее умное слово (íïåñ’ò

ëüãïò) и ум (íï™ò) суть образ Святой Троицы: душа, несотворенная и не
имеющая причины бытия, есть образ Отца; разум, как порождение души,
олицетворяет Сына; мысль же, исходящая из души, есть образ и подо!
бие Святого Духа5.

Симеон посвятил Гимн 44 учению об образе Божием в человеке.
Название Гимна — «Что значит выражение “по образу”, и о том, что
человек справедливо признается образом Божиим». Тема Гимна —
возрастание человеческой личности от «образа» в совершенное «подо!
бие». Симеон начинает с упоминания о нескольких интерпретациях

1 Иоанн Златоуст. Беседы на Книгу Бытия, 8, 3, [72]; Кирилл Алек�
сандрийский. Против антропоморфитов [1068 C — 1072 A], и др.

2 Татиан. Слово против эллинов, 7: человек создан «во образ бессмер!
тия [Божия]». Ср.: Кирилл Иерусалимский. Слова огласительные, 4, 18,
[477 B].

3 Феодорит. Вопросы на Восьмикнижие [105 С]; Фотий. Амфилохии,
253 [39–40].

4 Об образе и подобии Божием [1329 C — 1340 C]. Относительно три!
нитарного истолкования образа Божия в святоотеческой мысли см.: Sul�
livan. Image, 165–195.

5 Григорий Нисский. Об образе и подобии Божием [1340 AC].

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание252

образа Божия в человеке, которые все основаны на святоотеческом
Предании:

Итак, по образу Слова (Ëüãïõ)
Нам дано слово (ëüãïò),
Ибо словесные — от Слова

(ëïãéêïr ãNñ dê ôï™ Ëüãïõ)...
Поистине, по образу [Его] душа всякого человека —
Словесный образ Слова (ëïãéêx åkê¦í ôï™ Ëüãïõ)...1

Бог Слово — от Бога;
Он совечен
Отцу и Духу.
Таким же образом и душа моя —
По образу Его,
Ибо, обладая умом (íï™í) и словом (ëüãïí),
Она носит их по существу
Нераздельными и неслитными,
А также и единосущными:
Эти три суть одно в соединении,
Но также и в разделении2.

Как Отец есть причина исхождения Святого Духа, так душа есть
причина исхождения ума, продолжает Симеон. Как ум рождает слово,
так Отец рождает Сына3. Однако этот образ (åkêþí) человек не может
постичь, пока не очистит свой собственный образ от страстей. Когда
же он очистится посредством добрых дел, он становится богоподоб!
ным и «справедливо признается образом Божиим». И тогда человеку
посылается Святой Дух4, Который

1 Ср.: Hymn 53, 107–109.
2 Hymn 44, 30–50. Cp.: Theol. 1, 218–239; Theol. 2, 63–130, и др.
3 Hymn 44, 74–92.
4 Hymn 44, 93–149.

www.tezaurliturgic.ro



Глава VII. Антропология преподобного Симеона 253

...Сущностно вселится [в тебя],
Осветит и озарит,
И всего [тебя] переплавит,
Тленное сделает нетленным
И тотчас обновит
Обветшавший дом —
Я говорю о доме души твоей.
Вместе же с нею Он сделает всецело нетленным
Все тело твое
И сделает тебя богом по благодати,
Подобным Первообразу1.

В 44!м Гимне Симеона мы, таким образом, находим несколько клю!
чевых идей: 1) ум есть образ Божий; 2) душа всякого человека есть
образ Божий; 3) душа есть образ Святой Троицы; 4) подобие Божие
достигается человеком через добродетельную жизнь. В других своих
сочинениях Симеон развивает также мысль о том, что образ Божий
заключается в господственном положении человека во вселенной2. Все
эти идеи заимствованы у предшествующих Отцов и отражают тради!
ционный подход к теме образа и подобия.

Как становится ясно из Гимна 44, окончательное раскрытие подо!
бия Божия в человеке есть не что иное, как обожение, высшая точка
духовного развития. Симеон неоднократно возвращается к этой мыс!
ли, помещая ее в христологический контекст. Он подчеркивает, что
каждый христианин должен подражать Христу, чтобы уподобиться
Ему3. Те, кто подражает Христу, говорит он, в конечном итоге станут
«подобными Ему... — людьми по природе и богами по благодати»4.
Причащаясь Его Плоти в Евхаристии, «мы становимся по благодати

1 Hymn 44, 154–165.
2 Ср.: Hymn 33, 18: «Человек, которого Сам Он сотворил по образу

Своему и по подобию... господствует над земными тварями… и над страс!
тями — это и есть то, что по образу». Ср.: Euch. 1, 1–13.

3 Cat. 27, 324–326.
4 Eth. 10, 730–733.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание254

подобными Самому человеколюбивому Богу и Владыке нашему... удо!
стаиваясь видеть Его, ставшего подобным нам, и будучи видимы Им —
мы, ставшие подобными Ему»1. Иными словами, видение Бога, подо!
бие Божие и обожение — одно и то же: «Мы — сыны Твои по благо!
дати, и становимся подобными Тебе — богами, видящими Бога»2.

Такие высказывания Симеона опять!таки сближают его учение с
традиционным взглядом восточных Отцов. «Подобие Божие и предел
желаемого — стать богом», — говорит Василий Великий3. Согласно Дио!
нисию Ареопагиту, «обожение есть, насколько возможно, уподобле!
ние Богу и единение с Ним»4. Тема обожения — одна из центральных у
Симеона: мы еще вернемся к ней в специальном разделе Главы IX. Пока
лишь отметим, что Симеон отождествляет подобие Божие в человеке
с обожением — мистическим единением человека и Бога, при котором
происходит всецелое обновление и преображение человека. Образ
Божий в человеке есть как бы некий залог, данный ему в момент сотво!
рения; для того, чтобы раскрыть в себе полноту этого образа, человек
должен достичь обожения, когда он весь станет «истинным образом
Создателя»5.

3. Предназначение человека

Согласно Максиму Исповеднику, который отражает представления,
характерные для всего святоотеческого Предания, человек с самого
момента своего сотворения имел предназначение «стать богом»6. Иными
словами, обожение было целью сотворения человека:

[Бог] сотворил нас для того, чтобы мы могли стать причастни�
ками божеского естества (2 Петр. 1:4) и участниками Его вечно!

1 Eth. 1, 3, 90–95.
2 Hymn 15, 107–108.
3 О Святом Духе, 9 [109 C].
4 О церковной иерархии, 1, 3 [66].
5 Hymn 44, 143–144.
6 Вопросоответы, 22, 28–30 [137].

www.tezaurliturgic.ro



Глава VII. Антропология преподобного Симеона 255

сти, и чтобы таким образом мы могли уподобиться Ему через обо!
жение по благодати1.

Первые люди должны были восходить к этой славной цели через
соблюдение заповеди Божией не вкушать от древа познания добра
и зла — древа, которое было «производителем смерти» (èáíÜôïõ

ðïéçôéêüí)2. Однако диавол обольстил их ложной надеждой на обоже!
ние (ср.: Быт. 3:5), они нарушили заповедь и были из естественного
состояния выброшены в мир страстей и плотских наслаждений3. С этого
момента все поколения людей подпали «под мучительство наслажде!
ния (¹äïíÞ) и таким образом по справедливости заслужили страдания
и… смерть, которую они породили»4.

Следовательно, грехопадение является поворотным пунктом в судь!
бе человека. Последствия грехопадения не сводятся только к страда!
ниям и смерти; падение коренным образом повредило самую природу
человека и все ее элементы — ум, душу и тело. Ум утратил свою изна!
чальную светозарность5; его подлинное достоинство омрачилось6; он
потерял цельность и простоту, разделился внутри самого себя7. Душа
лишилась естественно принадлежащего ей главенствующего положе!
ния, ею стали управлять телесные инстинкты и чувственные удоволь!

1 Мистагогия, 43 [640 BC].
2 Вопросоответы, 43, 24 [293].
3 Главы различные, 1, 11 [1181 D — 1184 А]. Это не подлинное произ!

ведение Максима, а антология, составленная из его писаний поздней!
шим компилятором. Боvльшая часть глав заимствована из «Вопросоотве!
тов», но главы 1, 1 – 1, 25 остались не идентифицированными. См.: Disdier.
Oeuvre, 164.

4 Вопросоответы, 61, 34–41 [87]. Относительно святоотеческого уче!
ния о падении человека и первородном грехе см.: Williams. Fall, 167–314.

5 Ср.: Илия Экдик. Цветособрание, 89 [297].
6 Максим Исповедник. Вопросоответы, 1, 13 [47].
7 Григорий Богослов в Песнопениях исторических, 45 [1358 А] разли!

чает в падшем человеке два ума: один добрый, другой — злой (разночтение
hóôéí dìïr äéðëï™ò íüïò).

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание256

ствия1. Повреждение ума и души означало утрату человеком «образа
и подобия Божия»2. Грехопадение повлияло и на тело — оно стало тлен!
ным3. Составные элементы человеческой природы, изначально предна!
значенные к гармоничному сосуществованию, оказались в конфликте
между собой: тело (плоть) сделалось врагом души и ума4.

Человек в своем падшем состоянии подвластен греху5, который не
присущ органически человеческой природе6, но является отклоне!
нием от естественного состояния — «болезнью естества»7 и «смертью
души»8. И тело, и душа падшего человека подвержены страстям (ðÜèç),
которые, как учит Иоанн Лествичник, чужды первозданному челове!
ку и являются следствием грехопадения9. Впрочем, по мнению неко!
торых других Отцов, страсти суть благие импульсы, изначально вло!
женные в человека Богом, но после грехопадения искаженные грехом10.
Путь к Богу для человека после падения неизбежно предполагает борь!
бу с грехом и страстями; посредством этой борьбы человек надеется
вновь обрести потерянный рай.

По причине полного искажения человеческой природы никто не
может освободиться от тирании греха и страстей, от страданий и смерти,

1 Феодор Едесский. Главы, 7 [305]; Диадох. Гностические главы, 78
[135].

2 Макарий. Духовные беседы, 12, 1, 2–5 [107–108].
3 Диадох. Гностические главы, 78 [135–136].
4 Ср.: Григорий Богослов. Песнопения исторические, 46 [1378 А —

1381 А], и др.
5 Максим Исповедник. Вопросоответы, 61, 80–81 [89].
6 Максим Исповедник. Различные главы, 1, 11 [1181 D — 1184 A].
7 Ср.: Кирилл Александрийский. Беседы на Послание к Римлянам

[785 A].
8 Ср.: Григорий Богослов. Слово 37, 23, 11 [316].
9 Лествица, 26 [1028 А]; ср.: Климент Александрийский. Строматы,

2, 13 [145]. Как показывает епископ Каллист (Уэр), резко отрицательное
отношение к страстям, свойственное многим Отцам Церкви, уходит кор!
нями в стоицизм: Ware. Pathos, 317–318.

10 Ср.: Исаия Отшельник. О хранении ума, 1 [30]. Ср.: Ware. Pathos,
319–322.

www.tezaurliturgic.ro



Глава VII. Антропология преподобного Симеона 257

поразивших весь род человеческий1. Поэтому Бог стал полноценным
человеком, состоящим из тела, души и ума, и, будучи Сам вне греха,
добровольно принял на Себя последствия греха — страдания и смерть,
дабы уничтожить смерть и освободить человека от ее власти2. Воплотив!
шийся Бог прошел через все этапы человеческой жизни, чтобы каждый
из них обоvжить: начиная с Иринея Лионского, жизнь Христа рассматри!
вается в святоотеческом Предании как «повторение в обратном поряд!
ке», «рекапитуляция» (recapitulatio) земной жизни Адама. За непослу!
шание Адама Христос платит Своим послушанием; ложь диавола
упраздняется Его правдой; человеческий грех исправлен смертью Едино!
родного3. Чтобы полностью искупить человека, Христос отдельно рас!
плачивается за каждый его долг4. Искупление, или спасение, равнознач!
но обожению, которое было целью сотворения человека: в лице Христа
человеческая природа уже обожена5, и при посредничестве Христа на!
дежда на обожение снова открыта каждому верующему в Него6.

Таковы — в кратком, суммарном изложении — основные мысли
Отцов Церкви, касающиеся предназначения человека. На основании
этих идей можно утверждать, что, по учению Отцов, предназначение
человека обусловлено тремя ключевыми моментами в его истории: его
сотворением по образу и подобию Бога, его грехопадением и его ис!
куплением через Воплощение Бога Слова. Как же это учение отражено
в сочинениях Симеона?

Прежде всего, Симеон ясно указывает, что, согласно предвечному
Божию плану спасения человечества, все люди предназначены к обоvже!
нию: благодать Духа Святого стремится воспламенить человеческие
души, «чтобы они приближались к огню и по одному, или, если воз!

1 Максим Исповедник. Вопросоответы, 61, 36–41 [85–87].
2 Там же, 61, 61–76 [87].
3 Ириней Лионский. Против ересей, 5, 19, 1 [249–251]. Учение о Хри!

сте как Новом Адаме восходит к апостолу Павлу (1 Кор. 15:22. 47–49).
4 Ср.: Григорий Богослов. Слово 2, 25 [122–124].
5 Максим Исповедник. Вопросоответы, 22, 28–49 [137–139]. Ср.: Там

же, 40, схолия 2 [275], и др.
6 Ср.: Максим Исповедник. Главы богословские, 2, 25 [1136 BС].

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание258

можно, все вместе, возжигались и начинали сиять, как боги...»1. На!
шим прародителям, наделенным свободной волей, было заповедано
соблюдать повеления Божии, посредством чего они должны были до!
стичь «совершенного образа и подобия Божия», из поколения в поколе!
ния все больше приближаясь к Богу2. Адам и Ева, как и все последую!
щие поколения, были призваны восходить к нетленной и бессмертной
жизни, к конечному преображению и обожению, когда каждая душа
просияет и тело будет преображено в нематериальное и духовное3.

Однако прародители «прельстились обещанием обожения», которое
сделал им диавол4. Последовав за ним, они «восстали против Творца и
захотели сделаться богами... выйдя из естественных границ своих...»;
они отвергли естественный путь к обожению, который заключается
в смиренном исполнении заповедей Божиих, и впали в гордость и пре!
возношение5. После преступления Адама Бог призывал его к раская!
нию6, но ни Адам, ни Ева не покаялись и потому были осуждены на
изгнание из рая7. Прародители, лишившись райского блаженства, горь!
ко рыдали и сокрушались: «Ибо как можно было не плакать всегда и
непрестанно, вспоминая того кроткого Владыку, ту неизреченную сла!
дость, несказанную красоту тех цветов?»8.

1 Cat. 34, 235–241.
2 Eth. 10, 36–48.
3 Eth. 1, 1, 53–63.
4 Eth. 13, 60. Ср.: Иоанн Дамаскин. Житие Варлаама и Иоасафа, 7

[908 B]: диавол обольстил Адама и Еву «обещанием обожения». Ср.: Фо�
тий. Амфилохии, 72 [74].

5 Theol. 1, 357–366. Ср.: Филофей Синайский. Главы, 14 [278]: «Адам
пал через гордость».

6 Ср.: Cat. 5, 175–179.
7 Cat. 5, 216–270.
8 Cat. 5, 286–289. Адамов плач — распространенная тема в богослужеб!

ной традиции Православной Церкви. См. стихиру на вечерне в Прощеное
воскресенье: «Изгнан бысть Адам из рая... и седя прямо сего рыдаше, стеня
умилительным гласом и глаголаше: увы мне, что пострадах окаянный аз…
Но о раю, моли, яко да и аз твоих цветов исполнюся...» [Триодь постная, 70].

www.tezaurliturgic.ro



Глава VII. Антропология преподобного Симеона 259

После грехопадения человек лишился полного и непосредственно!
го знания Бога: вместо Божественного и духовного знания он получил
«плотское знание»; духовно ослепнув, он стал страстно взирать на твар!
ный мир телесными очами1. После грехопадения человек сделался под!
властным греху, который является стеной между Богом и челове!
ком: те, кто за этой стеной, находятся во тьме и не знают даже себя
самих — кто они и куда движутся2. Первозданный человек, преступив
заповедь Божию, стал «глух, слеп, наг, бесчувствен, смертен, тленен и
неразумен»3. Все люди после Адама также являются грешниками, пре!
ступниками, рабами греха, находящимися под проклятьем и духовно
мертвыми4.

Во многих своих сочинениях, обращаясь к истории человеческого
рода, Симеон особо подчеркивает, что Воплощение Бога Слова явля!
ется поворотной точкой в судьбе человека. Только Сам Бог мог спасти
человечество от рабства греху; вот почему Он воплотился и стал чело!
веком:

Того, кого Он создал Своими собственными невидимыми рука!
ми по образу и подобию Своему, захотел Он вернуть в то состоя!
ние, из которого он ниспал, — не через кого!то другого, но через
Самого Себя, — чтобы более почтить и прославить род наш тем, что
Он во всем уподобился нам и стал равным в человеческом уделе5.

В некоторых сочинениях (Eth. 1; 2; 13; Cat. 5; Hymn 44; 53) Симеон
говорит о Воплощении в контексте учения апостола Павла о Христе
как Втором Адаме, а также учения Иринея Лионского о жизни Христа
как «рекапитуляции» жизни Адама. Чтобы разделить нашу судьбу, Бог
становится человеком, подчеркивает Симеон; и, чтобы обожить всю
человеческую жизнь, Христос должен пройти через все ее этапы:

1 Cat. 15, 14–19.
2 Theol. 1, 257–261.
3 Eth. 13, 64–66. Ср.: Там же, 89–97.
4 Cat. 5, 406–413.
5 Eth. 10, 67–72.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание260

...Бог, сойдя, воплотился и родился, как и мы, человеком, кроме
греха, и разрушил грех, освятив зачатие и рождение; возрастая мало!
помалу, он благословил всякий возраст... Он стал рабом, приняв
образ раба (Флп. 2:7), чтобы нас, рабов, возвести в господское до!
стоинство и сделать нас господами того, кто прежде был нашим ти!
раном... Будучи распят, Он сделался проклятьем... и все проклятье
Адамово разрушил. Он умер и смертью Своей победил смерть. Он
воскрес и уничтожил силу и действие врага, имевшего над нами
власть через смерть и грех1.

В других местах Симеон говорит, что Бог прожил все возрасты чело!
веческой судьбы, чтобы «воссоздать и обновить того первого человека,
а через него и всех, от него рожденных и рождающихся»2. Употребляя
глагол Píá÷ùíåýù («воссоздать», буквально «заново выплавить»), Симе!
он подчеркивает, что речь идет о полном изменении всей человеческой
природы через Боговоплощение. Во Христе не только восстанавливает!
ся все, что было повреждено грехопадением Адама; в Нем сама челове!
ческая природа получает новое начало, новое творение, новое рожде!
ние. Поскольку первый человек был перстным, говорит Симеон (имея в
виду 1 Кор. 15:47–48), то и все его потомки рождались перстными; Хри!
стос же — небесный, и все, кто рождается от Него во Святом Духе, не!
бесны: поскольку родитель — Бог, они также — боги по усыновлению и
сыны Всевышнего (ср.: Пс. 81:6)3. Таким образом, во Христе вся челове!
ческая история получает завершение и оправдание: первоначальная цель
сотворения человека, т. е. обожение, уже достигнута в Самом Христе и
в людях, получивших от Него новое рождение.

Совершенно очевидно, что взгляды Симеона на предназначение
человека полностью соответствуют святоотеческому Преданию, вы!
раженному, в частности, Максимом Исповедником, а также многими
другими авторами. Вслед за ними, Симеон развил и учение о «сотруд!
ничестве» (óõíÝñãåéá) Бога и человека в деле спасения и обожения чело!

1 Cat. 5, 415–432.
2 Eth. 13, 86–89.
3 Hymn 44, 256–270.

www.tezaurliturgic.ro



Глава VII. Антропология преподобного Симеона 261

века1. Спасение не навязывается принудительно: оно дается тем, кто
сознательно выбирает Христа своим Спасителем и Богом. Бог никогда
не принуждает человека к чему!либо против его воли; Он желает, что!
бы люди служили Ему по своей свободной воле (áÙôåîïýóéïí) и свобод!
ному произволению (áÙôïðñïáßñåôïí). Бог не является царем и вождем
тех, кто не берет своего креста и не идет за Ним (ср.: Мф. 16:24), по!
скольку они — исчадия и рабы врага2. Человек должен самостоятель!
но сделать выбор в пользу Бога. Этот выбор предполагает соблюдение
заповедей Божиих, а также борьбу со страстями и грехами3.

1 В сердцевине этого учения — мысль о том, что для достижения обоже!
ния необходимо взаимодействие между Богом и свободной волей челове!
ка. Святые, как считает Иоанн Дамаскин, являются богами по благодати,
но лишь благодаря свободному выбору собственной воли они «соедини!
лись с Богом... и стали по благодати тем, что Он есть по природе». См.: Точ!
ное изложение православной веры, 4, 15, 13–18 [205].

2 Hymn 43, 30–56.
3 Исчерпывающее изложение учения Симеона о страстях и борьбе с

ними см. в: Völker. Praxis, 129–232.

www.tezaurliturgic.ro



Глава VIII

ЭККЛЕЗИОЛОГИЧЕСКИЕ
ВОЗЗРЕНИЯ

ПРЕПОДОБНОГО СИМЕОНА
В СВЕТЕ ПАТРИСТИЧЕСКОЙ

ТРАДИЦИИ

С тремление выявить у Отцов экклезиологические темы обус�
ловлено желанием современных исследователей найти в
святоотеческом Предании ответы на сегодняшние дискус�

сионные вопросы1. Наша работа не преследует подобные цели, а пото�
му мы не будем пытаться в систематическом виде изложить патристи�
ческую экклезиологию и сравнить с ней экклезиологию преподобного
Симеона. Необходимо помнить о том, что в патристическую эпоху уче�
ние о Церкви вообще не разрабатывалось систематически. Лишь от�
дельные экклезиологические вопросы обсуждались теми или иными
авторами — главным образом, в контексте тех проблем, с которыми
эти авторы сталкивались. Так, например, Киприан Карфагенский раз�
вивал свои экклезиологические взгляды в контексте полемики с «испо�
ведниками» и Новацианом.

Во времена Симеона, очевидно, тоже обсуждались некоторые эккле�
зиологические проблемы, возникшие еще в иконоборческий период и

1 Murray. Symbols, 239.

www.tezaurliturgic.ro



сфокусированные вокруг вопроса о роли иерархии в жизни Церкви.
Некоторые свои сочинения, в частности, Послания, Симеон посвятил
обсуждению этих предметов. В своих экклезиологических воззрени�
ях Симеон в целом основывается на взглядах богословов ранней Церк�
ви, однако некоторые его идеи порождены монашеской средой, в кото�
рой он вращался, и связаны с жизнью современной ему византийской
Церкви. В настоящей главе мы будем говорить о том, как Симеон по�
нимал природу Церкви, иерархический принцип в ней и церковные
таинства.

1. Церковь и спасение

Общеизвестно, что никто из восточных Отцов не сделал четкого
догматического определения того, что представляет из себя Церковь;
не сделали этого и Вселенские Соборы1. Лишь некоторые экклезиоло�
гические идеи получили развитие в трудах Отцов Церкви: они в сово�
купности и составляют то, что принято называть святоотеческой эккле�
зиологией2. Эти идеи можно кратко суммировать в следующих четырех
пунктах. Во�первых, в самый ранний период существования христиан�
ской Церкви, против любых возможных ересей и расколов, был сфор�
мулирован принцип: salus extra ecclesiam non est, «вне Церкви нет спа�
сения»3. Во�вторых, были определены некоторые свойства Церкви:

1 См.: Florovsky. Bible, 57–58; Evdokimov. Currents, 26.
2 Примечательно, что основополагающие идеи восточной экклезио�

логии были выражены великими богословами II столетия, в частности, Иг�
натием и Иринеем. Все дальнейшее развитие экклезиологической мысли
основано на их идеях; см.: Durell. Church, 24–29, 202–254. Среди совре�
менных общих работ, посвященных патристической экклезиологии, важ�
ное значение имеют следующие: Bardy. Théologie (Clément — Irénée); Idem.
Théologie (Irénée — Nicée); Bouyer. Eglise, 213–627; Idem. Incarnation; De�
lehaye. Ecclesia; Congar. Eglise; Hertling. Communio; Mason. Conceptions;
Mersh. Christ; Plumpe. Mater; Zizioulas. Being.

3 Ср.: Ориген. Беседы на Книгу Иисуса Навина, 3, 5 [306]; Киприан.
Послание 73, 21 [794–795]; 4, 4 [475–476], и др.

Глава VIII. Экклезиологические воззрения преп. Симеона 263

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание264

согласно Символу веры, она является «Единой, Святой, Соборной и
Апостольской»1. В�третьих, к Церкви были приложены некоторые об�
разы и метафоры, такие как «тело Христово»2, «невеста Христова»3,
«матерь верных»4, «рай», «Ноев ковчег», «храм», «виноградник» и пр.5;
на основе этих образов были созданы определенные экклезиологиче�
ские концепции. Наконец, утвердилось учение о Церкви в двух изме�
рениях: земной, «странствующей» Церкви, и «небесной» Церкви века
грядущего6.

Все эти аспекты традиционной экклезиологии присутствуют у Си�
меона. Он безусловно считает Церковь небесную, которую отождеств�
ляет с эсхатологическим Царством, единственным местом спасения:

Отделенные же от Божественного тела, то есть
от Церкви

И от лика избранных, скажи,
Куда они пойдут? В какое царство?
В каком месте, ответь мне, они надеются вселиться?

1 Текст Никео�Цареградского Символа веры см. в ACO 2, 1, 2, [80];
Hahn. Bibliothek, 30.

2 См.: Bouyer. Eglise, 333–371; Mersh. Corps; Wingren. Man, 159–170,
и др.

3 Bouyer. Eglise, 601–654.
4 См.: Delehaye. Ecclesia, 33–128; Bouyer. Eglise, 655–670.
5 См.: Murray. Symbols (где рассматриваются традиционные образы

Церкви: исследование посвящено в основном Афраату и Ефрему Сирину,
но затрагивает святоотеческое Предание в целом). См. также статью Брюнэ
в DSp 4, 384–401; ср.: Lampe. PGL, 430–432.

6 См.: Murray. Symbols, 239–276. Выражение «странствующая Цер�
ковь» — западного происхождения; Августин называет Церковь «стран�
ницей в чужой стране»: О граде Божием, 18, 51 [650]. Впрочем, это выра�
жение соответствует Евр. 13:14 («не имеем здесь постоянного града»; ср.
также Евр. 11:13; 1 Петр. 2:11) и общему экклезиологическому подходу
восточных Отцов; ср.: Послание к Диогнету, 5, 2 [62]. Ср. также: Ириней
Лионский. Против ересей, 4, 21, 3 [683].

www.tezaurliturgic.ro



Глава VIII. Экклезиологические воззрения преп. Симеона 265

Ибо, конечно, и рай — лоно Авраамово,
И всякое место упокоения принадлежит спасающимся1.

Симеон указывает на свойства Церкви, а именно на ее единство и
святость, говоря, что она есть «единое тело... нетленное, непорочное,
без какого бы то ни было порока»2. Соборный, вселенский, космиче�
ский аспект Церкви Симеон подчеркивает, когда называет Церковь
«миром прекрасным» (êüóìïò ©ñáßïò)3, «миром Божиим» (êüóìïò ôï™

Èåï™)4, «миром вышним» (êüóìïò Ð Tíù)5, или «превысшим сего мира
миром Церкви первородных»6. Апостольский аспект Церкви пока�
зан в тех местах, где Симеон говорит об апостольском преемстве ие�
рархии7.

Говоря о Церкви, Симеон использует и богатый язык образов, на
которых и строит свои экклезиологические концепции:

Мне кажется, что Церковь Христова есть мир украшенный
(êüóìïò ©ñáúóìÝíïò) и сам весь человек8, в котором, как говорится,
обитает и ходит Бог... Мы знаем также, что она называется телом
Христовым и невестой… Ибо как Христос есть глава Церкви и Бог,
так Он Сам бывает храмом для нее, как, в свою очередь, и сама Цер�
ковь стала храмом Его и миром прекрасным... Церковь есть тело
Христово и невеста Христова и мир вышний и храм Божий; членами
же тела Его стали все святые...9

1 Hymn 42, 158–163.
2 Hymn 42, 146. Букв.: «без всякой морщины».
3 Eth. 1, 7, 24.
4 Eth. 1, 7, 37.
5 Eth. 1, 8, 1–2.
6 Eth. 1, 8, 13. См. сравнение мира и Церкви у Максима Исповедника:

Мистагогия, 2 [668 C — 669 D].
7 См. следующий раздел настоящей Главы.
8 См. сравнение Церкви и человека у Максима Исповедника: Миста�

гогия, 4 [672 В] и 7 [681 С — 684 А]. Ср.: Thunberg. Man, 122–123.
9 Eth. 1, 7, 3 – 8, 3.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание266

В приведенном отрывке налицо целый ряд экклезиологических об�
разов; впрочем, преобладающим является образ Церкви как тела. Этот
образ, восходящий к апостолу Павлу и получивший богатое развитие
в святоотеческом Предании1, является центральным для экклезио�
логии Симеона. Вспомним, как в 4�м Нравственном Слове Симеон пред�
лагает нам аллегорическую интерпретацию слов апостола Павла о
«мере полного возраста Христова» (Еф. 4:13) при помощи образа тела,
в котором каждый член символизирует какую�либо добродетель2.
В 1�м Слове тот же образ используется применительно к Церкви:

Все святые поистине суть члены Христа, над всеми Бога, и, как
сказано, обязаны быть в Нем прилепленными и соединенными с
телом Его, чтобы Он был их Главой, а святые от века и до последнего
дня были Его членами, дабы многие стали единым телом Христо�
вым, как один человек...3

В этом теле, продолжает Симеон, руками являются те, кто творит
волю Божию; плечами — те, кто «несет бремена других» (Гал. 6:2);
грудью — дающие духовную пищу и питие жаждущим и алчущим (ср.:
Мф. 5:6); лоном — способные вместить Божии неизреченные и сокро�
венные тайны; чреслами — приносящие плоды Святого Духа; костями
и ногами — являющие мужество и терпение в искушениях4. Состоя из
всех этих членов, тело Христово является «целым и совершенным»5.

В другом месте Симеон снова обращается к образу невесты Христо�
вой и развивает его так:

1 Апостол Павел говорит о Христе как Главе и христианах как членах
тела Церкви: Еф. 1:23; ср.: 1 Кор. 12:12. См. также: Игнатий Антиохий�
ский. Послание к Смирнянам, 1, 2 [132–134]; Григорий Богослов. Слово
32, 10 [106]; Иоанн Златоуст. Беседы на 1�е Послание к Коринфянам,
30, 1 [365]. Ср.: Durell. Church, 12, 132, 144, 207; Murray, Symbols, 69–94.

2 См. Главу I.
3 Eth. 1, 6, 1–6.
4 Eth. 1, 6, 6–30.
5 Eth. 1, 6, 31–33.

www.tezaurliturgic.ro



Глава VIII. Экклезиологические воззрения преп. Симеона 267

Как невеста до брака получает от жениха только залог, а услов�
ленное приданое и обещанные в брачном контракте подарки наде�
ется получить после брака, так и та невеста, [которая есть] Церковь
верных и душа каждого из нас, сначала получает от Жениха�Христа
только залог Духа, а вечные блага и Царство Небесное надеется
получить после исхода из здешней жизни...1

Представление о Церкви как невесте Христовой восходит к апосто�
лу Павлу и вполне традиционно для Отцов2. Однако Симеон перено�
сит его в эсхатологическую перспективу и пользуется им для выраже�
ния идеи о том, что Церковь земная является как бы незавершенной:
она ожидает своего исполнения и завершения в будущем веке. Здесь,
по сути, отражено учение о Церкви «странствующей», с которым мы
встречаемся у Иринея Лионского: он говорил о «чуждой земле» этого
мира, на которой созидается Церковь3, и об осуществлении предназна�
чения Церкви в будущем веке, когда она будет окончательно «устро�
ена по образу» Сына Божия4. Согласно Иринею, «по исполнении чис�
ла, которое Он Сам предопределил, все вписанные в [книгу] жизни
восстанут со своими собственными телами»5; именно тогда история рода
человеческого будет завершена в соответствии с предопределением
Бога Отца.

В своем понимании конечного исполнения Церкви Симеон близок
к Иринею: он рассматривает это как постепенный процесс, осуществ�
ляемый через принятие в Церковь новых членов. Многие неверующие
уверуют во Христа; многие грешники раскаются; все, кто был пред�
определен ко спасению и еще не родился, родятся и будут приняты
Богом прежде всеобщего воскресения:

1 Cap. 3, 50.
2 Ср.: Еф. 5:24–32. Ср.: Мефодий Олимпийский. Пир десяти дев, 3, 8

[35–36]; Григорий Нисский. На Песнь Песней, 11 [318]; Анастасий Си�
наит. Шестоднев, 12 [1064 А — 1065 А]. Ср.: Murray. Symbols, 131–142.

3 Против ересей, 4, 21, 3, 52–54 [683].
4 Там же, 4, 37, 7, 173–174 [943]. Ср.: Durell. Church, 207.
5 Против ересей, 2, 33, 5, 8–10 [353].

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание268

Тогда конец и полнота тела Христова наполнится предопреде�
ленными (ðñïùñéóìÝíùí) Богом, чтобы стать сообразными образу
Сына Его. Они — сыны света и дня. Итак, предопределены и запи�
саны, и исчислены все, кому надлежит быть прибавленными и при�
лепленными к телу Христову. И тогда, став как бы всецелым, так
что ни одного члена не будет недоставать, оно наполнится, т. е. за�
вершится1.

Как видим, и у Иринея, и у Симеона ясно выражена идея предопре�
деления или предназначения. Что стоит за этой идеей в контексте вос�
точно�христианской богословской мысли и, в частности, у Симеона?
Ключевой новозаветный текст, связанный с идеей предопределения, —
Рим. 8:29–30 («Ибо кого Он предузнал, тем и предопределил быть по�
добными образу Сына Своего…»). У Павла и у мужей апостольских мы
встречаемся с мыслью о том, что Церковь предызбрана2 и «предназна�
чена от века» волей Божией3, и что «число предназначенных» должно
исполниться прежде всеобщего воскресения4. Богословы последующих
столетий развили эти идеи. Они постоянно выражали мысль о том, что
спасение зависит не столько от усилий человека, сколько от Божией
воли и милости5. Вместе с тем, в святоотеческих писаниях подчеркива�
ется большое значение свободной воли человека как источника добра
и зла, и, следовательно, как средства спасения или возмездия6.

Таким образом, с одной стороны, существует Божественное «пред�
определение», т. е. предназначенность людей ко спасению; с другой
же, существует свободная воля, которая также влияет на конечную

1 Eth. 1, 8, 1–23.
2 Климент Римский. 1�е Послание к Коринфянам, 29 [148].
3 Игнатий Антиохийский. Послание к Ефесянам, заглавие [56].
4 Иустин Философ. 1�я Апология, 45, 1 [158].
5 Ср.: Ориген. О началах, 3, 1, 18 [230–231]; Афанасий Александрий�

ский. Слово о воплощении Бога Слова, 5, 1 [278], и др.
6 Ср.: Мефодий Олимпийский. Пир десяти дев, 8, 13 [98] (свободная

воля как источник добра); Ириней Лионский. Против ересей, 4, 39, 3 [968–
970] (как источник зла).

www.tezaurliturgic.ro



Глава VIII. Экклезиологические воззрения преп. Симеона 269

судьбу человека. Итог традиционному восточному подходу к этой про�
блеме подводит Иоанн Дамаскин. Он делает различие между Божиим
«Промыслом» (ðñüíïéá), или «предвéдением» (ðñüãíùóéò), с одной сто�
роны, и «предопределением» (ðñïùñéóìüò), с другой: «Бог все заранее
знает, но не все предопределяет; Он заранее знает то, что находится в
нашей власти, но не предопределяет этого»1. Иными словами, Боже�
ственное предопределение не означает того, чтобы одни люди были
заведомо предопределены ко спасению, а другие — нет; спасение —
дело совместного творчества человека и Бога.

Предлагая собственное объяснение Рим. 8:29–30, — текста, кото�
рый вызвал столько споров в западной традиции2, — Симеон возра�
жает против представления о том, будто одни люди предназначены ко
спасению, а другие — к погибели. Хотя в целом такое представление
чуждо восточной богословской мысли, должно быть, во времена Симе�
она в Константинополе шла какая�то полемика вокруг подобной мыс�
ли — либо среди богословов, либо, что вероятнее, среди простого на�
рода. Об этом свидетельствует сам Симеон, когда сообщает, что «от
многих» слышит: «Поскольку кого Бог предузнал, тех и предопре�
делил, кого предопределил, тех и призвал, а кого призвал, тех и про�
славил, что мне пользы полагать многие труды, если, хотя я и покажу
обращение и покаяние, я не предузнан Богом и не предопределен ко
спасению?..»3 На это Симеон дает исчерпывающий ответ. Он утверж�
дает, что все призваны Богом к спасению через покаяние:

О вы! Зачем размышляете не о спасающем вас, а о губящем и,
избирая малопонятное из боговдохновенного Писания, похищаете
это, извращаете и изъясняете к собственной погибели?.. Не слыши�
те ли ежедневно Спасителя, взывающего: Живу Я, не хочу смерти
грешника, но чтобы обратился и жил (Иез. 33:11). Не слышите ли
Его говорящим: Покайтесь, ибо приблизилось Царство Небесное
(Мф. 4:17)?.. Разве Он сказал или говорит одним: «Вы не кайтесь,

1 Иоанн Дамаскин. Точное изложение православной веры, 2, 30 [103].
2 Ср.: DTC 6, 2832–3022.
3 Eth. 2, 1, 1–7.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание270

потому что не приму вас», а другим, т. е. предопределенным: «Вы кай�
тесь, потому что Я предузнал вас»? Отнюдь! Но каждый день на весь
мир и в каждой церкви вопиет Он: Приидите ко Мне, все труж�
дающиеся и обремененные, и Я успокою вас (Мф. 11:28)1.

Бог все знает — и прошлое, и будущее, продолжает Симеон. Но,
как земной царь, участвуя в качестве зрителя в соревнованиях по бегу,
не является причиной победы или поражения бегунов, так и Бог не
является причиной погибели людей. Бог дал нам свободную волю, а
также и заповеди, которые мы призваны исполнять; и, хотя Бог всегда
сражается вместе с нами, окончательная победа зависит от нашей
воли и усилий2. Заключая эти мысли, Симеон обращается к читателю:
«Так вот, брат, и ты предузнан Богом, и предопределен, и избран, и
прославлен, и оправдан, и к жизни вечной призван через веру во Хрис�
та и святое Крещение... Итак, трудись в добродетелях и храни заповеди
Божии...»3.

Это учение о всеобщем предопределении ко спасению является
развитием святоотеческого учения: подобные же взгляды высказывал,
в частности, Иоанн Златоуст4. Спасение, считают Златоуст и Симеон,
возможно только через посредство Христа и Его Церкви; все призва�
ны и предопределены к нему, но в конечном итоге от нашей свободной
воли зависит, принять ли этот призыв и последовать за Христом —
или нет.

1 Eth. 2, 1, 9–23.
2 Eth. 2, 1, 84–105.
3 Eth. 2, 7, 269–277.
4 Ср.: Беседы на Послание к Римлянам, 16 [254], где, толкуя Рим. 8:29–

30, Златоуст выдвигает идею всеобщего призвания: «Если достаточно было
бы одного призвания, почему же не все спасаются? Потому что… не толь�
ко призыв [от Бога], но и произволение призываемых является причиной
их спасения. Этот зов — не принуждение, не насилие. Все были призваны,
но не все последовали призыву».

www.tezaurliturgic.ro



Глава VIII. Экклезиологические воззрения преп. Симеона 271

2. Церковная иерархия

Вопрос о значении церковной иерархии Симеон затрагивает в 3�м
Послании, которое посвящено теме апостольского преемства в Церкви:

Владыка наш и Бог избрал Себе учеников и апостолов и вверил
им все тайны Своего домостроительства (ïkêïíïìßá)... Апостолы...
выйдя [в мир], учили, проповедуя слово Божие. Большие толпы уве�
ровали во Христа, и церкви были основаны в городах и селах. Когда
один из апостолов собирался их оставить и отправиться в другое
место или город, он рукополагал на свое место епископов и пресви�
теров, а те оставляли им учителей, духовных наставников и игуме�
нов. И эти, в свою очередь, заканчивая жизнь, оставляли на своем
месте других, выбирая лиц, достойных такого служения, которых
они и рукополагали. И таким образом по преемству такой порядок
и чин сохранены до наших дней действием Святого Духа... И так
как стада Христовы возрастали и народ Его стал бесчисленным,
благодать Святого Духа устроила, чтобы к епископам и пресвите�
рам прибавлены были монахи... дабы они пасли [народ] и сотрудни�
чали для спасения имеющих быть спасенными.1

Архиепископ Василий (Кривошеин) указал на разительное сход�
ство этого места с 1�м Посланием к Коринфянам Климента Римского2.
Несмотря на то, что за восемь веков, отделяющих Климента от Симео�
на, учение о церковной иерархии стало гораздо более разработанным,
в частности, в Ареопагитиках, Симеон предпочитает опираться на Отца
Церкви апостольских времен, чем на Дионисия3. Только последняя

1 Ep. 3 [Vatic. gr. 1782, лист 210–210 об.].
2 См.: Василий (Кривошеин), архиепископ. Симеон, 299. Ср.: Кли�

мент Римский. 1�е Послание к Коринфянам, 42–44 [168–172]. Об апо�
стольском преемстве иерархии вообще см.: Bouyer. Eglise, 401–447.

3 Вообще ареопагитская идея иерархического строения вселенной как
будто чужда Симеону: в его сочинениях мы не находим каких�либо ссылок
на нее; ср.: Stathopoulos. Gottesliebe, 20.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание272

фраза цитированного текста указывает на тот путь, который прошла
Церковь ко времени Симеона: идея о том, что монахи были «прибавле�
ны» к церковной иерархии благодатью Святого Духа, возникла, долж�
но быть, в иконоборческий период, когда монахи пользовались осо�
бым почтением у церковного народа, а их роль в жизни Церкви была
во многих отношениях даже более значительной, чем роль иерархии
и клира1.

Восприятие Симеоном церковной иерархии как Божественного
установления предполагало и мысль о том, что вне апостольского пре�
емства нет истинной Церкви, а следовательно, нет и спасения. Преем�
ники апостолов совершают то же самое, что совершали апостолы: они,
по утверждению Симеона, «равны апостолам и сами суть апостолы»2.
Те, кто не приемлет их, отвергают Иисуса Христа и Бога Отца3. По
словам Симеона,

Никто не приходит к вере во святую и единосущную Троицу,
если не будет учителем научен вере, и никто не крестится без свя�
щенника и не становится сам собою причастником Божественных
Тайн. А кто не становится причастником их, тот никогда не достиг�
нет вечной жизни4.

1 Дионисий Ареопагит включает монахов в низшую иерархическую
триаду «посвященных», наряду с оглашенными и мирянами, см.: О цер�
ковной иерархии, 6, 3 [116]. Симеон придерживается иных взглядов: он
относит монахов скорее к иерархии и клиру, чем к мирянам.

2 Eр. 3 [Vatic. gr. 1782, лист 217 об.].
3 Ep. 3 [лист 217 об.].
4 Ep. 3 [лист 217 об.]. В свете приведенных текстов можно убедиться в

безосновательности высказываний некоторых современных ученых о буд�
то бы проявленном Симеоном «пренебрежении» к иерархии, см.: Kazhdan.
Symeon [ODByz 3, 1987] («Симеон пренебрегает понятием иерархично�
сти»); Kazhdan — Constable. People, 91 («в сочинениях Симеона не на�
шлось места» для церковной иерархии); ср. также: Garsoian. Heresy, 108
(«Симеон отвергает власть иерархии…»).

www.tezaurliturgic.ro



Глава VIII. Экклезиологические воззрения преп. Симеона 273

За этими решительными утверждениями Симеона стоит все свято�
отеческое Предание. Игнатий Антиохийский постоянно сравнивает
епископа и пресвитеров с Христом и апостолами: по его словам, каж�
дый член Церкви должен «повиноваться епископу, так как он предсе�
дательствует на месте Бога, пресвитеры занимают место собора апо�
столов, диаконам же вверено служение Иисуса Христа»1. Ипполит
Римский высказывается в том смысле, что власть «вязать и решить»,
данная апостолам, осуществляется епископами2, которым дарована та
же благодать Святого Духа3.

Мы видим, что Симеон с полным почтением относился к иерархи�
ческому принципу в Церкви. Однако, как известно, он выступал с
резкой критикой епископов, священников и монахов своего време�
ни, заявляя, что некоторые из них не соответствуют требованиями,
предъявляемым к священно� и церковнослужителю4. Симеон также
выражал мысль о том, что власть «вязать и решить» принадлежит не
всем священникам, но лишь тем из них, которые «в духе смирения
священнодействуют Евангелие и живут в непорочной жизни»5. Не�
достаточно получить «рукоположение от людей» (dî Píèñþðùí ÷åéñï-

ôïíßáí)6; нужно быть проручествованным (ðñï÷åéñéóèåßò), т. е. назна�
ченным, от Бога Святым Духом, — так считает Симеон7. Если человек
не отрекся от мира, не возненавидел его, не погубил свою душу ради
Христа, не удостоился созерцать Божественный свет и принять Свя�
того Духа, бесстрастие и святость, он не должен становиться священ�
ником8.

1 Послание к Магнезийцам, 6, 1 [84]. Ср.: Послание к Траллийцам, 3,
1 [96]; Послание к Смирнянам, 8, 1 [138] .

2 Апостольское предание, 3 [46].
3 Опровержение всех ересей [3].
4 См., например: Hymn 58 и Ep. 3. Ср. также: Василий (Кривошеин),

архиепископ. Симеон, 117 и сл.
5 Cat. 28, 263–265.
6 Cat. 28, 292–293.
7 Eth. 6, 428.
8 Hymn 58, 224–248.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание274

При чтении подобных текстов может создаться впечатление, будто
Симеон считает, что действительность рукоположения в священный
сан, а следовательно, и действительность совершаемых священником
таинств напрямую зависит от личных качеств самого священника1.
Симеон, конечно, не заходит настолько далеко, чтобы утверждать, что
таинство рукоположения «недействительно», если священник не яв�
ляется святым, и что «вода остается водой», если Крещение совершает
недостойный священник2. Однако он вплотную приближается к по�
добному утверждению, в особенности в своем Послании об исповеди,
где он утверждает, что епископы и священники, которые становятся
«плотскими, сластолюбивыми, славолюбивыми и склонными к ересям»,
лишаются Божественной благодати и власти отпускать грехи3. О клире
своего времени Симеон высказывается следующим образом:

Итак, ни монахам по внешнему облику, ни рукоположенным и
включенным в степень священства, ни удостоенным архиерейско�
го сана, — патриархам, говорю, митрополитам и епископам — про�
сто так, только из�за рукоположения и его достоинства, не дается от
Бога отпускать грехи — да не будет! Ибо им дозволено только свя�
щеннодействовать (jåñïõñãåsí)... и это… только тем, кто из священ�
ников, архиереев и монахов может быть сопричислен к ликам уче�
ников Христовых за чистоту4.

Соответствуют ли эти мысли традиционному учению Православ�
ной Церкви? Чтобы ответить на этот вопрос, следует, во�первых, по�

1 Ср.: Darrouzès. SC 122, 33. Епископ Каллист (Уэр) обращает внима�
ние на кажущуюся близость подобных взглядов к донатизму; см.: Ware. Fa�
ther, 308.

2 Ср.: Darrouzès. SC 122, 33. Именно такое мнение выражено в «Жи�
тии св. Андрея Юродивого» [800 В]: если Евхаристию совершает недостой�
ный священник, Святой Дух не сходит на Святые Дары, и те, кто приходит
на подобную литургию, лишаются Святого Духа. Такой крайний взгляд,
однако, составляет исключение в византийской церковной литературе.

3 Ep. 1, 13 [123].
4 Ibid. [124].

www.tezaurliturgic.ro



Глава VIII. Экклезиологические воззрения преп. Симеона 275

яснить, что Симеон, хотя и упоминает «священнодействие», в первую
очередь имеет здесь в виду таинство исповеди. Духовное руководство,
включающее в себя совершение исповеди, рассматривается им как
харизматическое служение: это — центральная мысль его 1�го Посла�
ния, а также и многих других сочинений1. Симеон не столько ставит
под вопрос действительность таинств, совершаемых недостойными
священниками, сколько настаивает на необходимости для человека
получить особое призвание от Бога, прежде чем он возьмется за слу�
жение духовного отцовства. Иными словами, власть «вязать и решить»
не дается автоматически всякому, кто был рукоположен в сан священ�
ника; ее требуется стяжать посредством нравственной чистоты и ду�
ховного опыта2.

Во�вторых, не следует забывать, что в восточной Традиции мнение
о том, что действенность таинств не зависит от личных качеств свя�
щенника, никогда не было выражено так же прямолинейно и однознач�
но, как это было сделано на Западе (начиная с полемики Августина
против донатизма). Симеон не одинок в своем предположении, что су�
ществует некая взаимозависимость между сакраментальными функ�
циями и личными качествами священника. Нам известен по меньшей
мере один литургический текст Восточной Церкви, который предпо�
лагает связь между ними, а именно, священническая молитва Литур�
гии Василия Великого: «Да не моих ради грехов возбраниши благо�
дати Святаго Твоего Духа от предлежащих Даров»3. В этом тексте нет
прямого утверждения о том, что грехи священника становятся препят�

1 Эта идея основывается на личном опыте отношений Симеона с его
духовным отцом, Симеоном Студитом (см. наши соображения по этому
поводу в Главе III). Относительно характерного для восточного монаше�
ства понимания духовного отцовства как харизматического призвания см.:
Bunge. Vaterschaft, 37–78.

2 Отметим, что в Церквах греческого Востока даже и в настоящее вре�
мя не всем священникам разрешается принимать исповедь, а лишь тем,
кто, по достижении определенного возраста, получает благословение епи�
скопа на духовническое служение.

3 Служебник, 503.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание276

ствием для действия благодати и, следовательно, для действительно�
сти таинства; однако такая возможность и не исключается.

В�третьих, не случайно в 1�м Послании Симеон говорит о клириках,
которые «склонны к ересям» (åkò ájñÝóåéò dîÝêëéíáí). Как мы уже виде�
ли, Симеон считал некоторых своих современников «новыми ерети�
ками» и вел с ними резкую полемику, в частности, по вопросам триадо�
логии, но также и по вопросам духовничества и святости. Вполне
обосновано предположение о том, что, ставя под вопрос право некото�
рых современных ему епископов и священников совершать таинства,
Симеон исходил из вполне традиционного мнения, согласно которому
еретическое духовенство лишено Божественной благодати1. Можно
сомневаться, насколько прав был Симеон, применяя столь жесткие
критерии к некоторым своим современникам. Но даже если его требо�
вания были чрезмерными, главную его заботу составляла, несомнен�
но, необходимость сохранить изначальный идеал священника как «об�
раза Христова», а отнюдь не стремление бросить вызов традиционным
взглядам на иерархию и таинства.

Наконец, следует указать на связь, которая существует между тре�
бованиями, предъявляемыми Симеоном к нравственному состоянию
священнослужителей, и высказываниями на ту же тему более ранних
Отцов. Задолго до Симеона Григорий Богослов утверждал, что, если
человек не возвысился над страстями и не очистил ум, ему не следует
принимать на себя священническое служение2. Как говорит Григорий,

Надо сначала очиститься, потом очищать; умудриться — потом
умудрять; стать светом — потом просвещать; приблизиться к Богу —
потом уже приводить к Нему других; освятиться — потом освящать...3

1 Такой взгляд, среди многих других писателей, выражает Киприан
Карфагенский: Послание 69, 5 [753–754]; 72, 2 [776–777].

2 Слово 2, 91 [208].
3 Слово 2, 71, 9–73, 18 [184–186]; ср.: Слово 2, 95, 8–27. В сочинениях

Григория можно найти резкую критику современных ему епископов и свя�
щенников, напоминающую критику Симеона в адрес его современников.
Ср.: Григорий Богослов. Песнопения нравственные, 5 [642]; 13 [1229]; 17

www.tezaurliturgic.ro



Глава VIII. Экклезиологические воззрения преп. Симеона 277

Сходные мысли высказывал Иоанн Златоуст1. И у Григория, и у Зла�
тоуста было весьма возвышенное представление о священстве, и оба
они были обеспокоены низким нравственным состоянием современ�
ного им епископата и клира. Симеон стремился к тому, чтобы духовно�
нравственный уровень византийской Церкви его времени повысился, и
его требовательность, так же как и критическую оценку иерархии и кли�
ра, следует понимать в контексте этой озабоченности. Слова Симеона в
Послании об исповеди и некоторых других произведениях на ту же тему
следует воспринимать скорее как пророческие предостережения, чем
как вероучительные формулировки или догматические утверждения.

3. Таинства

Восточное Предание не знает термина «таинство» в западном его смыс�
ле: греческое слово ìõóôÞñéïí, которое можно перевести и как «тайна»,
и как «таинство», имеет гораздо более широкое значение, чем латинское
sacramentum2. Равным образом, восточная святоотеческая Традиция не
знает и учения об определенном числе таинств3. Попытка исчерпываю�

[1262 А — 1269 А], и др. Подробнее об этом см.: Иларион (Алфеев), иеро�
монах. Жизнь и учение св. Григория, 184–195.

1 См.: О священстве, 6, 4 [317–320]. Ср.: Климент Александрийский.
Строматы, 6, 13 [504]: «Тот, кто проявил себя как совершенный и как гностик,
согласно с Евангелием, может быть вписан в избранный сонм апостолов.
Таков в действительности пресвитер Церкви и подлинный служитель воли
Божией… не от людей рукоположенный и не потому считающийся праведным,
что он пресвитер, но включенный в пресвитерство, потому что он праведен».
Здесь ясно выражена мысль о том, что «рукоположения от людей» недоста�
точно, чтобы быть истинным пресвитером. Ср.: Rossum. Problem, 36–38.

2 См.: Lampe. PGL, 891. В частности, Симеон говорит о «страшном та�
инстве» Божественного озарения (Hymn 1, 1), о «чудном таинстве» остав�
ления мира (Hymn 9, 9), о «новом таинстве» видения света (Hymn 22, 1), о
«богатстве таинств» созерцания (Hymn 29, 248), и т. д.

3 Ср.: Kelly. Doctrines, 423. Учение о семи таинствах проникло в Восточ�
ную Церковь вследствие западного влияния не ранее XV в. Ср.: Meyendorff.
Byzantine Theology, 191–192.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание278

ще изложить «сакраментологию» Отцов Церкви и, в частности, Симео�
на Нового Богослова, оказалась бы еще менее успешной, чем попытка
представить их экклезиологию как систематическое учение.

Рассматривая взгляды Симеона на церковные таинства, мы не будем
пытаться выстроить эти взгляды в систему. Поскольку мы уже обсужда�
ли его воззрения на Евхаристию (см. Главу II), здесь мы сосредоточимся
главным образом на его учении о Крещении, после чего сделаем некото�
рые заключения, касающиеся его отношения к таинствам в целом.

Прежде всего отметим, что Симеон придает большое значение
таинству Крещения в деле спасения людей. Крещение, по его учению,
освобождает человека от власти диавола:

…Владыка наш, снизойдя с высоты, Своей смертью разрушил
смерть, совершенно уничтожив осуждение из�за преступления пра�
отца и посредством святого Крещения возрождая, воссозидая и
освобождая нас окончательно от него, полагает в этом мире совсем
свободными и не находящимися под тираническим действием вра�
га. Но, изначально почтив нас свободой, Он дает нам больше силы
против него, так что желающие побеждают его легко1.

Крещение есть «духовное возрождение»2, через которое мы стано�
вимся сынами Божиими3, братьями и членами Христа4, «сообразными
славе образа Божия»5. В Крещении человек облекается Святым Духом
и получает ангела�хранителя6. Симеон признает ценность Крещения
младенцев: дети, получившие в Крещении Святого Духа, освящаются
Им, находятся под Его защитой, освобождаются от диавола и стано�
вятся «овцами духовного стада Христова и избранными агнцами»7.

1 Cat. 5, 384–387; 445–448.
2 Eth. 9, 146–147.
3 Eth. 10, 432.
4 Cat. 9, 157–160.
5 Eth. 2, 7, 291–293.
6 Euch. 2, 17–19.
7 Ep. 4 [Vatic. gr. 1782, лист 222]. Опять�таки, с большим изумлением

читаешь в статье Н. Гарсоян, посвященной «связующим звеньям» между

www.tezaurliturgic.ro



Глава VIII. Экклезиологические воззрения преп. Симеона 279

В то же время Симеон подчеркивает, что «совершенная благодать»
не подается автоматически каждому при Крещении: ее следует приоб�
ретать добрыми делами1. Многие считают, будто «бессознательно» об�
ладают Святым Духом в силу принятого ими Крещения. На самом же
деле человек должен сознавать дар, которого он удостоился:

Вот, я снова [обращаюсь] к говорящим, что они бессознательно
(Pãíþóôùò) имеют Духа Божия, и мнят, что стяжали Его в себе от
Божественного Крещения... к тем, кто признаются, что отнюдь
ничего не почувствовали в Крещении, но бессознательно и бесчув�
ственно приняли дар Духа вселившимся в них, с тех пор и доныне в
душе их обитающим... Но вот что говорят мудрые... Все вы, во Хри�
ста крестившиеся, во Христа облеклись (Гал. 3:27)... Что же это,
во что они облекаются? Бог. Итак, облекшийся в Бога разве не узнает
умственно и не увидит, во что облекся? Голый телом чувствует, что
оделся, и видит одежду, а душевно нагой, одевшись в Бога, не сознает
этого?2

Только мертвые, утверждает Симеон, не чувствуют, когда их оде�
вают; т. е. те, кто не сознает, что через Крещение стали обладателями
Святого Духа3.

Симеон считает, что большинство из тех, кто был крещен в младен�
честве, позднее теряет благодать Крещения, потому что не исполняет
заповедей Божиих4. При Крещении мы облеклись во Христа, но совлек�

византийскими еретиками и Симеоном, заявления о том, что учение Симео�
на о Крещении «заставляет вспомнить неопавликианское отвержение кре�
щения младенцев», и о том, что «Симеон молчаливо отрицает действенность
крещения младенцев, открыто отвергнутого богомилами и павликианами»,
см.: Garsoian. Heresy, 109. Приведенный нами текст убедительно свидетель�
ствуют о безосновательности подобных обвинений в адрес Симеона.

1 Cap. 3, 45.
2 Eth. 5, 1–65.
3 Eth. 5, 68–74.
4 Eth. 13, 193–197; 236–241.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание280

лись Его своими злыми делами, «ибо, хотя мы бессознательно были
освящены, будучи еще младенцами разумом и возрастом, мы оскверни�
ли себя, не говоря уже о том, что ежедневно преступлением заповедей
Его оскверняем наши души и тела»1. Следовательно, требуется покая�
ние2, посредством которого человек возвратит себе то Божественное
достоинство, которое потерял по причине своей греховной жизни3.

Это приводит Симеона к идее «второго крещения», т. е. обновления
крещальной благодати в тех, кто утратил ее. Согласно Симеону, чтобы
спастись, недостаточно крещения «водою»: надо также креститься
Духом Святым. Крещение Духом есть в первую очередь крещение сле�
зами и покаянием:

[Кающийся] судится и испытывается Божественным огнем и,
напитываемый водою слез, орошается всем телом и крещается мало�
помалу весь Божественным огнем и Духом и становится весь чис�
тым, весь нескверным, сыном света и дня и более уже не сыном чело�
века смертного4.

Второе крещение также предполагает участие в Евхаристии и мис�
тический опыт5. Эта тема особенно подробно развита в 10�м Нравствен�
ном Слове, в заглавии которого сказано, что «не все крещенные при�
няли Христа через Крещение»6:

Ибо не в одной воде Крещения заключается наше спасение, но и
в Духе. Таким же образом не только в хлебе и вине Причастия дает�
ся отпущение грехов и приобщение жизни, но через таинственно и
неслитно соприсущее и смешивающееся с ними Божество7.

1 Cat. 2, 139–144.
2 Cat. 2, 144–145.
3 Cat. 30, 138–140.
4 Eth. 10, 114–118.
5 Ср.: Василий (Кривошеин), архиепископ. Симеон, 134.
6 Eth. 10, заглавие.
7 Eth. 10, 188–192.

www.tezaurliturgic.ro



Глава VIII. Экклезиологические воззрения преп. Симеона 281

Божество же открывается не каждому, но лишь тем, кто «достоин
вечной жизни» и стал «сыном света и дня»; остальные не видят света,
но пребывают во тьме1. «Достойные» — это те, кто исполняют запове�
ди Божии и искренне каются2. Свое учение Симеон обосновывает ссыл�
кой на Священное Писание, а именно, на Деян. 8:14–17, где говорится
о самарянах, которые не получили Святого Духа: «только были они
крещены во имя Господа Иисуса». На этом основании Симеон утверж�
дает, что «не все, кто крестился, сразу получают Святого Духа»3.

Согласно Симеону, второе крещение не менее важно для спасения,
чем первое:

Как невозможно спастись никому, кто не крестился водою и Ду�
хом, так и согрешающему после Крещения [это невозможно], если не
крестится свыше и не возродится… Кто не осознает Крещения, кото�
рым в младенчестве крестился, но лишь принимает его на веру и десят�
ками тысяч грехов его смывает, отвергая при этом второе крещение, —
я говорю о [крещении], которое через Духа, свыше, по человеколю�
бию Божию подается взыскующим его при помощи покаяния, — тот
как сможет иным образом получить спасение? Никак!4

В другом месте Симеон говорит, что второе крещение, возможно,
даже важнее первого, которое является лишь его образом и символом:

1 Eth. 10, 193–197.
2 Ср.: Eth. 10, 211–234.
3 Eth. 10, 328–338. Об этом спорном тексте рассуждает Иоанн Злато�

уст и дает ему довольно прагматическую интерпретацию, считая, что сама�
ряне «приняли духа отпущения [грехов], но не получили духа чудотворе�
ния». Он также выдвигает две возможные причины, по которым Святой
Дух не был дарован самарянам: либо крестивший их Филипп не даровал
им Духа «из почтения к апостолам», либо сам не имел власти даровать Его,
потому что эту власть имели только двенадцать апостолов, а Филипп при�
надлежал к числу семи диаконов. См.: Иоанн Златоуст. Беседы на Деяния
апостольские, 18, 2–3 [143–144].

4 Cat. 32, 59–72.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание282

В первом Крещении вода преднаписует слезы, а миро помазания
предзнаменует умное миро Духа. Второе же [крещение] есть уже
не образ истины, но сама истина1.

Именно в этом тексте Симеона Ж. Даррузес усмотрел «сомнитель�
ное православие»2. Но если мы обратимся к святоотеческой Традиции,
мы увидим, что все идеи Симеона имеют параллели в творениях право�
славных Отцов, живших ранее него. О втором крещении говорит, в
частности, Иоанн Лествичник:

Источник слез после Крещения больше Крещения, хотя эти сло�
ва и кажутся несколько дерзкими. Ибо Крещение очищает нас от
прежде бывших зол, а слезы очищают грехи, сделанные и после Кре�
щения. Приняв Крещение в младенчестве, мы все осквернили его,
а слезами снова очищаем его3.

Учение о втором крещении проходит через все святоотеческое
богословие. Климент Александрийский первым упомянул о крещении
слезами4; среди прочих авторов, развивавших учение о втором креще�
нии, которое есть «крещение слезами» или «крещение огнем», мы ви�
дим Оригена, Григория Богослова, Василия Великого, Григория Нис�
ского и Макария Египетского5. Следующий текст Анастасия Синаита
также весьма близок к учению Симеона:

1 Сар. 1, 36.
2 SC 51, 36.
3 Лествица, 7 [804 AB].
4 «Крестившись вновь слезами»: Климент. Какой богач спасется? 42

[190].
5 Ориген говорит о «крещении огнем» как действии Святого Духа, озна�

чающем вступление христианина в более совершенную жизнь, см.: Толко�
вание на Евангелие от Иоанна, 6, 32–33 [141–143]. Григорий Богослов го�
ворит о пяти крещениях, в том числе «слезами», см.: Слово 39, 17 [186–188].
Василий Великий упоминает о крещении огнем как озарении учением
Христовым, см.: О Крещении, 1, 2, 10 [132–134]. Григорий Нисский пишет:

www.tezaurliturgic.ro



Глава VIII. Экклезиологические воззрения преп. Симеона 283

Как возрождаемся мы в водах Крещения, так и очищаемся, когда
крестимся вновь в слезах покаяния. Кроме того, ни Крещение, ни
слезное покаяние не даются без Святого Духа. Не удивляйся! По
небрежению потеряли мы благодать, которую получили при Креще�
нии в младенчестве... но обретаем ее вновь через покаяние и потоки
слез1.

Как следует воспринимать настойчивые утверждения Симеона о
необходимости «сознавать» Крещение? Рассматривая взгляды Симе�
она на Евхаристию (Глава II), мы приводили мнение Григория Нис�
ского о том, что «вода остается водой» для тех, в ком после Крещения
не проявилась благодать Святого Духа2. Ему вторит Нил Анкирский,
говоря, что «тот, кто лицемерно приходит к Церкви Божией, крещает�
ся просто водой, а не Духом Святым»3. Все это весьма близко к тому,
что пишет о Крещении Симеон.

Еще одну параллель к учению Симеона о Крещении мы находим в
творениях Марка Подвижника, который говорит, — в тех же выра�
жениях, что и Симеон, — о необходимости сознавать и чувствовать
присутствие Святого Духа в таинстве: каждый, кто крещается, полу�
чает благодать Святого Духа как бы таинственно (ìõóôéê§ò) и при�
кровенно, неявно (Pöáí§ò); цель же христианской жизни заключает�
ся в том, чтобы через исполнение заповедей Божиих восчувствовать
присутствие этой благодати «действенно» или «ясно» (díåñã§ò, dí-

áñã§ò)4, опытно пережить ее «с полной достоверностью и чувством»

«Одним я обещаю здоровье через воду и омовение, болезни же других омы�
ваю слезами», см.: Против тех, кто откладывает святое Крещение [417 В].
Ср. учение о крещении огнем и крещении Духом у Макария: Духовные
беседы, 26, 23 [216] и 47, 1 [304].

1 Слово на Пс. 6 [1129 C].
2 Большое огласительное слово, 40 [160–161].
3 Послание 2, 223 [316 D] и 3, 8 [369 C].
4 О думающих оправдаться делами, 55–56 [937 CD]; О Крещении

[988 C], и др. Подробное рассмотрение темы см. в: Ware. Baptism.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание284

(dí ðÜów ðëçñïöïñßá êár ákóèÞóåé)1. Согласно Марку Подвижнику, вся
христианская жизнь есть постепенное «откровение» благодати Кре�
щения2. Таинственное содержание того, что мы получаем в Крещении,
сокрыто в нас до тех пор, пока мы не научимся исполнять заповеди;
лишь благодаря сотрудничеству с Богом мы «опытно переживаем эти
вещи внутри себя и можем исповедать, что Святое Крещение дей�
ствительно исполнено»3.

Как и у Симеона, у Марка Подвижника речь идет, скорее, о бес�
плодности Крещения для тех людей, которые не восчувствовали его,
чем о недействительности или «неполноте» самого таинства. «Осо�
знать» означает для Симеона, как и для Марка, — иметь опытное пе�
реживание Божественной благодати, которое приходит через соблю�
дение заповедей Божиих4. Такое понимание полностью соответствует
традиционному учению Восточной Церкви, согласно которому неко�
торые люди принимают таинство «в осуждение», а именно те, кото�
рые позднее оскверняют таинство сознательно совершаемыми гре�
хами, за что получают осуждение5. Крещения недостаточно без
христианской жизни: именно на этом настаивают и Симеон Новый
Богослов, и Марк Подвижник.

Подводя краткий итог взглядам Симеона на таинства Церкви, мож�
но сказать, что он считал их необходимыми для спасения, но настаи�
вал на том, что принятие таинств должно быть осознанным, т. е. что
необходимо восчувствовать получаемую благодать Божию и жить со�
гласно с нею, соблюдая заповеди Божии. Симеон также подчеркивал
значение таинств для мистической, таинственной жизни, которая не�
возможна без их сознательного принятия. Можно сказать, что Симеон

1 Собеседование ума со своей душой, 4 [1108 D]. Ср.: Макарий. Ду�
ховные беседы, 37, 83 [267].

2 О Крещении [1028 BC]. Ср.: Ware. Baptism, 441–442.
3 О Крещении [993 C]. Ср.: Ware. Baptism, 446. Сопоставление пони�

мания Крещения у Симеона и у Макария см. в: Hatzopoulos. Two Outstan�
ding Cases, 133 ff.

4 Ср.: Симеон. Eth. 10, 211 и сл.
5 Ср.: Кирилл Александрийский. Толкование на Исаию, 5, 6 [1444 B].

www.tezaurliturgic.ro



Глава VIII. Экклезиологические воззрения преп. Симеона 285

различал в таинствах два измерения: внешнее и внутреннее. Гово�
рил же он по преимуществу о внутреннем аспекте таинств, — а имен�
но, о том, что каждому таинству должно сопутствовать внутреннее
переживание его силы и последующее обращение к добру. Без этого
участие в таинствах бесполезно и бесплодно. Плодом же таинства
является постепенное и полное преображение человеческой лично�
сти, ведущее к обожению.

www.tezaurliturgic.ro



Глава IX

МИСТИЧЕСКОЕ БОГОСЛОВИЕ
ПРЕПОДОБНОГО СИМЕОНА

В КОНТЕКСТЕ
СВЯТООТЕЧЕСКОГО ПРЕДАНИЯ

Р азграничить аскетическую и мистическую области у Симео�
на нелегко, поскольку он постоянно развивает аскетиче�
ские темы в их мистическом аспекте, а на мистические темы

говорит, исходя из аскетической практики. Аскетическое учение Си�
меона целиком основано на монашеской традиции. Мы уже указыва�
ли на некоторые важные точки соприкосновения между Симеоном как
писателем�аскетом и студийской традицией, представителем которой
были как он сам, так и его духовный отец (см. Главу III). Рамки настоя�
щей работы не позволяют нам предложить более полный и всесторон�
ний анализ аскетического учения Симеона1.

В настоящей главе мы перейдем к мистицизму Симеона и рассмот�
рим некоторые наиболее характерные темы его мистического учения.

1 Что касается связи аскетических взглядов Симеона и восточно�хрис�
тианского Предания в целом, то труд В. Фелькера в значительной мере
покрывает эту область. Немецкий ученый выявил множество параллелей
между Симеоном и более ранними аскетическими писателями, в частности,
Иоанном Лествичником и Исааком Сириным; см.: Völker. Praxis.

www.tezaurliturgic.ro



Мы начнем с темы слез и покаяния, после чего последовательно рас�
смотрим темы боговидения, Божественного света, экстаза, бесстрас�
тия и обожения. Все эти темы представляют собой наиболее характер�
ные составляющие мистицизма Симеона Нового Богослова.

1. Слезы и покаяние

Мы уже несколько раз касались темы слез у Симеона: когда обсуж�
дали его истолкование Мф. 5:4 (в Главе I), когда рассматривали его
отношение к Евхаристии (в Главе II), когда говорили о влиянии на него
Симеона Студита (в Главе III) и, наконец, когда разбирали его концеп�
цию «второго крещения» (в Главе VIII). На основании этих уже сде�
ланных замечаний мы можем утверждать, что учение Симеона о сле�
зах имеет традиционные корни, поскольку: а) оно основано на текстах
Священного Писания; б) оно соответствует учению Симеона Студита
и аскетической практике студийского монашества; в) оно связано с
таинствами Церкви, особенно с Крещением и Евхаристией. Попыта�
емся теперь изложить более подробно учение Симеона о слезах и по�
каянии и проследить его предысторию в святоотеческом Предании1.

Во�первых, Симеон говорит о покаянии как о постоянном делании
христианина; он говорит о «непрерывном» (Päéáëåßðôïò) покаянии и
сокрушении2, о покаянии, совершаемом «всегда» (Påß)3, о плаче «во все
дни и ночи»4, о покаянии «всегда и непрестанно» (Pår êár äéçíåê§ò)5.
Недостаточно покаяться однажды, говорит Симеон: следует плакать
«ежедневно и беспрестанно вплоть до смерти»6. Постоянно плакать
столь же необходимо для спасения, как быть членом Церкви, креститься

1 Анализ святоотеческого учения о слезах и покаянии см. в: Hausherr.
Penthos. Ср.: Gillet. Tears; Lot�Borodine. Larmes. Некоторые аспекты уче�
ния Симеона о слезах бегло затронуты в: Sylvia Mary. Tears.

2 Cat. 27, 79.
3 Cat. 29, 245.
4 Cat. 5, 26–27. Cp.: Cat. 28, 274–275; Hymn 8, 28, и др.
5 Cat. 5, 123.
6 Cat. 4, 663–665. Ср.: Марк Подвижник. О покаянии [981 C — 984 B].

Глава IX. Мистическое богословие преп. Симеона 287

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание288

и причащаться: «…без покаяния, и покаяния от души, которого требует
от нас Слово, невозможно нам спастись», — утверждает он1.

Покаяние не есть особое монашеское делание, говорит Симеон, ссы�
лаясь на Толкование Иоанна Златоуста на Псалом 50�й2: и тот, кто имеет
жену и детей, слуг и большое хозяйство, кто богат и занят мирскими
делами, может «плакать ежедневно и молиться и каяться, и даже до�
стигать совершенства добродетели»3. Если бы покаяние было доступно
одним и невозможно для других, Григорий Богослов не сказал бы: «Все
[принесем] слезы, все чистоту, все восхождение ввысь и стремление
вперед»4.

Как видим, Симеон знаком со святоотеческими параллелями к соб�
ственному учению о покаянии: среди своих источников он упоминает
Григория Богослова и Иоанна Златоуста. В другом месте (см. ниже) он
также ссылается на учение о покаянии Иоанна Лествичника. Нам пред�
ставляется, что учение Симеона о слезах также весьма близко учению
Исаака Сирина, который говорит о «постоянном» и «непрестанном»
плаче «день и ночь»5 и вообще в своем аскетическом учении отводит
большое место слезам6: как мы вскоре увидим, между этими двумя

1 Cat. 5, 15–16.
2 «А что это истинно, свидетельствует вместе со мною и златословес�

ный Иоанн, великий столп и учитель Церкви, в словах на пятидесятый
псалом Давида», — пишет Симеон (Cat. 5, 125–127). Это один из редких
случаев, когда Симеон дает точное указание на источник. Впрочем, иден�
тифицировать цитату среди дошедших до нас творений Златоуста ученым
не удалось. См.: Krivochéine. SC 96, 387.

3 Cat. 5, 122–135. Не имеет ли Симеон в виду себя и свое первое виде�
ние света, которое произошло, когда он еще служил при дворе, занимал
ответственную должность в большом дворцовом хозяйстве и был погру�
жен в мирские дела?

4 Cat. 29, 205–211; ср.: Григорий Богослов. Слово 19, 7 [1049 D —
1052 A].

5 Слова подвижнические, 85 [342–343] = О совершенстве духовном,
35 [253].

6 См.: Иларион (Алфеев), иеромонах. Мир Исаака Сирина, 135–148.

www.tezaurliturgic.ro



Глава IX. Мистическое богословие преп. Симеона 289

авторами есть совершенно очевидные параллели1. Предшественник
Исаака, Ефрем Сирин, также был известен в грекоязычном мире как
«учитель покаяния»; его непрестанный плач стал легендой. Автор «по�
хвалы» ему пишет: «Когда я начинаю вспоминать потоки его слез, я
сам начинаю плакать, потому что почти невозможно пройти с сухими
глазами через океан его слез. Не было ни дня, ни ночи, ни части дня
или ночи, ни кратчайшего мгновения, когда его неусыпные очи не были
бы омываемы слезами»2. Таким образом, тема «деннонощного» плача
имеет долгую историю в святоотеческом Предании.

Сочинения Симеона содержат некоторые практические рекомен�
дации относительно «методов» покаяния, которые применимы скорее
к монахам, чем к мирянам. Особый интерес представляет в этом отно�
шении 30�е Огласительное Слово, где Симеон указывает, каким обра�
зом инок должен приобретать слезы и истинное покаяние:

Встань на молитву, как осужденный. Сотвори, во�первых, «Три�
святое», затем произнеси «Отче наш». Когда же дойдешь до «Госпо�
ди, помилуй» и возжелаешь воздеть руки свои к высоте небесной,
тогда, взглянув на небо чувственными очами, подумав о [руках сво�
их], вспомнив о злых делах своих и о том, сколько согрешил ты при
помощи [рук своих], говори в себе самом: «Увы мне, нечистому и
скверному! Да не ниспошлет Бог огонь и да не попалит меня, уви�
дев меня бесстыдно простирающим руки мои к Нему и вспомнив
беззакония мои, которые я при помощи их совершил!» Итак, обра�

1 Переписчик Coisl. 268, рукописи XIV в. (на которую мы уже ссыла�
лись), указывает некоторые параллели. См., например, лист 45, где копи�
ист приписал на полях Слово Исаака «О безмолвствующих» (см.: Исаак
Сирин. Слова подвижнические, 15 = О совершенстве духовном, 14), по�
священного теме покаяния и слез, рядом со словами «Когда достигнешь
области слез, знай, что ум твой оставил темницу этого мира…» следующее
примечание: «Симеон [также говорил], что без слез все делание инока бес�
полезно».

2 Григорий Нисский. О святом Ефреме [829 D]. Авторство Григория
Нисского оспаривается. См.: Quasten. Patrology III, 279; Clavis II, 224.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание290

тив [руки] назад и соединив их, как ведомый на смерть, восстенав из
глубины души, скажи жалобным голосом: «Помилуй меня, грешно�
го и недостойного жить, достойного же всякого мучения», а также и
другое, что благодать Божия даст тебе сказать. Вспоминая же гре�
ховные свои деяния, бей себя сильно и беспощадно, говоря: «Как
сделал ты то�то и то�то, лукавый и ничтожный?» И снова соедини
руки и стой, молясь Богу. Затем ударяй снова лицо свое, таская себя
за волосы, вырывай их, говоря: «Зачем ты то и то сделал?» И таким
образом достаточно избив себя, соедини руки впереди и встань в
тишине душевной. Сотворив же два или три псалма со вниманием и
поклонившись, размышляй в себе о вышеуказанном. И, может быть,
даст Бог, и придут к тебе слезы и сокрушение1.

Как указывает сам Симеон, этот метод покаяния основан на «Слове
о покаянии святого отца нашего Иоанна Лествичника»2. В «Лестви�
це», в главе, посвященной покаянию, мы находим впечатляющее опи�
сание «темницы» — места, куда падшие иноки добровольно заключали
себя:

Одни из них в сокрушении взирали на небо и с рыданием и воп�
лем призывали оттуда помощь. Другие стояли на молитве, связав
себе руки сзади, словно преступники. Иные сидели на земле в пеп�
ле, скрыв лицо между колен, иные непрестанно били себя в грудь,
иные орошали землю слезами, а другие, не имея слез, били сами
себя. Иные рыдали о душах своих, другие сидели, непрестанно ка�
чая головой, подобно львам, рыкали и стенали из глубины сердца и
утробы3.

Сравнивая это описание с «методом» Симеона, можно увидеть мно�
го общих элементов: руки за спиной, ударение себя в грудь, воспоми�
нание о греховной жизни — все это либо сопутствует покаянию, как в

1 Cat. 30, 147–175 (в сокращении).
2 Cat. 30, 139–142. См.: Лествица, 5 [764 B — 781 A].
3 Лествица, 5 [765 AC] (в сокращении).

www.tezaurliturgic.ro



Глава IX. Мистическое богословие преп. Симеона 291

«темнице» Лествичника, либо вызывает его, как у Симеона. Вместе с
тем, есть и различия: Симеон не говорит о «падших» иноках, но дает
рекомендации всем монашествующим. Очевидно, однако, что, пред�
лагая свой метод покаяния, Симеон вдохновлялся приведенным у Лест�
вичника описанием монастырской практики VII в.; можно предпола�
гать, что Симеон и сам следовал этому методу.

И Иоанн Лествичник, и Симеон описывают покаяние как весьма
болезненное явление1. Вместе с тем оба автора говорят о духовной ра�
дости, которая является плодом покаяния и рождается от непрестан�
ного плача. 7�я глава «Лествицы» целиком посвящена «радостотвор�
ному плачу»; в ней Лествичник изумляется тому, «каким образом плач
и так называемая печаль заключают в себе радость и ликование, как
соты — мед»2. В свою очередь, Симеон постоянно говорит о «сладости
слез», которую испытывает кающийся3. Первые слезы новоначальных
бывают горькими, но эту горечь Бог впоследствии, по мере преуспея�
ния подвижника в покаянии, заменяет на сладость умиления. В 23�м
Огласительном Слове Симеон описывает духовное состояние того, кто
достиг этой заключительной стадии покаяния:

Сострадательный Бог скоро услышит его и скоро подаст ему от�
дохновение от боли и избавление от скорби сердца его... Он изольет
на него благость Свою и превратит боль его в радость, и горечь его
претворит в сладкое питье и заставит изблевать яд змия, поедаю�
щий его утробу... И [радость его] будет, словно процеженное вино
напротив солнца, еще более сияя и блистая и еще чище являя свой
цвет, веселя и осиявая лицо пьющего его напротив солнца4.

1 Ср. также параллель между кающимся и больным, испытывающим
великое томление в сердце: Cat. 23, 8 и сл.

2 Лествица, 7 [812 A]. О «радостотворном плаче» у Лествичника см.:
Chryssavgis. Ascent, 147–150. Учение Лествичника о слезах подробно
рассмотрено в: Völker. Scala, 154–187.

3 Ср.: Сар. 3, 11.
4 Cat. 23, 95–107; 154–157.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание292

Образ солнца, просвечивающего через чистое вино, указывает на то,
что слезы у Симеона носят экстатический и мистический характер. Архи�
епископ Василий (Кривошеин) усматривает прямую параллель между
приведенным текстом и темой «трезвого опьянения», традиционной для
мистической литературы — как христианской, так и античной1. Пользу�
ясь символикой вина и опьянения2, Симеон следует предшествующим
авторам, у которых эта тема весьма разработана — в частности, Исааку
Сирину3. Тема «сладости покаяния» тоже близка многим Отцам Церк�
ви. Иоанн Златоуст, в частности, говорит о «счастье», заключенном в
плаче4. Нил Анкирский говорит, что «сокрушение о грехах приносит весь�
ма сладкую печаль и горечь, которая на вкус подобна меду»5. Исаак Си�
рин проводит различие между слезами двух родов:

Бывают слезы сожигающие, и бывают слезы укрепляющие. По�
этому все те слезы, которые исходят из сущности сердца от сокру�
шения о грехах, иссушают и сожигают тело... И сперва человек по
принуждению вступает на эту степень слез, и ими отверзается ему
дверь для входа на вторую степень, лучшую первой: и это есть стра�
на радости, из которой человек приемлет милость. Это уже слезы,
проливаемые по благоразумию: они и украшают, и укрепляют тело,
и исходят без принуждения сами собою... Тело получает от них не�
кое насыщение, и радость отпечатлевается на лице6.

1 Krivochéine. Ivresse, 368. Среди грекоязычных писателей, у которых
встречается эта тема, ученый упоминает Филона, Плотина, Оригена, Ки�
рилла Иерусалимского, Евсевия Кесарийского, Григория Нисского, Иоан�
на Златоуста и Макария Египетского, см.: Krivochéine. Ivresse, 368–369.
Исчерпывающее рассмотрение этой темы см. в: Lewy. Ebrietas, 73–164.

2 Ср.: Cat. 23, 158–201.
3 См.: Иларион (Алфеев), иеромонах. Мир Исаака Сирина, 258–265.
4 Беседы на Послание к Колоссянам, 12 [303].
5 Послание 1, 220 [164 АВ]. Образ меда, которым пользуется и Лествич�

ник, подчеркивает сладость, как у Симеона — образ вина.
6 Слова подвижнические, 85 [338] = О совершенстве духовном, 35 [245–

246]. Образ елея играет здесь ту же роль, что образы вина и меда в текстах,
приведенных выше.

www.tezaurliturgic.ro



Глава IX. Мистическое богословие преп. Симеона 293

Как видим, Исааку знакомы «сожигающие» слезы покаяния и со�
крушения, однако акцент делается на сладости слез умиления1. Бли�
зость между Исааком, Лествичником и Симеоном в этом пункте оче�
видна.

Говоря о слезах, Симеон постоянно указывает, что их плодом явля�
ется очищение и обожение. По словам Симеона, человек должен про�
водить жизнь «в вере, в чистоте, в страхе Божием, в благоговении, в
сокрушении и слезах, благодаря которым он внутренне очищается и
исполняется Божественного света и весь становится [исполненным]
Духом Святым в сокрушенной душе...»2. Напротив, если в нас нет пла�
ча и слез, то нет и истинного покаяния, без которого человек не может
приобрести духовное смирение, соединиться со Святым Духом через
очищение и прийти к познанию и созерцанию Бога3 .

В сочинениях Симеона тема слез часто связана с темой любви к
Богу. Он считает, что любовь к Богу должна быть такова, чтобы «при
одном только упоминании имени Христова воспламенялся [человек]
тотчас желанием увидеть Его и источал слезы»4. Подобную же мысль
выражает Исаак Сирин: «Когда память о Боге возбудилась в уме [чело�
века], тогда сердце его немедленно возбуждается любовью к Нему, а
очи его обильно источают слезы»5.

Симеон также упоминает о слезах сострадания к другим людям и
слезной молитве обо всем мире. Он говорит о некоем человеке (воз�
можно, о себе самом в третьем лице), который «плакал и стенал» о сво�
их учениках; он также упоминает человека, который «о падших сло�
вом или делом и пребывающих в пороках так печалился и рыдал, словно
думал, что он один за всех них должен дать ответ и быть предан муче�
нию»6. В другом месте Симеон прямо говорит о собственных слезах,

1 Выражение «сладкий плач» не однажды встречается у Исаака, см.,
в частности: О совершенстве духовном, 22 [165] и 35 [229].

2 Cat. 1, 178–181.
3 Сар. 3, 23.
4 Cat. 18, 288–290.
5 Слова подвижнические, 85 [348] = О совершенстве духовном, 35 [261].
6 Cat. 8, 42–55. Cp.: Cat. 18, 290–293.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание294

пролитых им в молитве за вверенных его руководству иноков1. Симе�
он считает, что истинный христианин должен непрестанно плакать о
грешниках2. Сострадание к ближним и плач о них сродни тому состоя�
нию самоуничижения, при котором человек всех людей и всякую тварь
считает блаженными и святыми по сравнению с собой:

Очи его станут источниками, скорее источающими потоки слез,
чем дающими [способность] видеть. Всякого человека, словно анге�
ла, ублажает человек тот... и всякое животное и всякого гада, пре�
смыкающегося по земле, и все, имеющее дух жизни, ублажит он,
говоря: «Как благословенно все созданное Богом...». Всякую душу
сочтет он единой и почтит как святую перед Господом и, словно не�
чистый, будет благоговеть перед всеми3.

Ту же тему благоговения перед всякой тварью, являющегося пло�
дом покаяния и сокрушения, мы встречаем у Исаака Сирина:

И что есть сердце милующее?.. Возгорение сердца у человека о
всем творении, о людях, о птицах, о животных, о демонах и о всякой
твари. При воспоминании о них и при воззрении на них очи у чело�
века источают слезы от великой и сильной жалости, объемлющей
сердце. И от великого терпения умаляется сердце его... И о бессло�
весных, и о врагах истины, и о делающих ему вред ежечасно со сле�
зами приносит молитву, чтобы сохранились и очистились; а также
и о естестве пресмыкающихся молится с великой жалостью, кото�
рая возбуждается в сердце его до уподобления в сем Богу4.

1 См.: Cat. 19, 62 и сл.
2 Cat. 31, 65–66.
3 Cat. 23, 35–45.
4 Слова подвижнические, 81 [306] = О совершенстве духовном, 74 [507].

В этом тексте Исаака Сирина главная мысль — сострадание и милосер�
дие, у Симеона же (Cat. 23, 35 и сл.) на первом месте стоит тема самоуни�
чижения; тем не менее ясно, что оба автора говорят о сходном духовном
состоянии, вызванном непрестанным плачем.

www.tezaurliturgic.ro



Глава IX. Мистическое богословие преп. Симеона 295

Тема слез часто связана у Симеона с темой боговидения: в этом он
опять�таки очень близок к Исааку. Приведем одну из самых ярких па�
раллелей между этими двумя авторами: их истолкование Мф. 5:4 («Бла�
женны плачущие, ибо они утешатся»). Симеон пишет:

Блаженны всегда горько плачущие о грехах своих, ибо осенит
их свет и горькие слезы их преложит в радость. Блаженны озаряе�
мые Божественным светом и видящие немощь свою и сознающие
безобразие душевной одежды своей, ибо они будут непрестанно
плакать и омоются потоками слез. Блаженны приблизившиеся к
Божественному свету и внутрь него вошедшие и все ставшие све�
том, срастворившись с ним, ибо они совершенно совлекли осквер�
ненную одежду и более не будут плакать горькими слезами1.

А у Исаака Сирина мы читаем:

Блаженны чистые сердцем, потому что нет времени, когда бы
не услаждались они этой сладостью слез, и в ней всегда зрят они
Господа. Пока еще слезы на глазах их, они сподобляются видения
откровений Его на высоте молитвы своей; и нет у них молитвы без
слез. Это и означает сказанное Господом: Блаженны плачущие,
ибо они утешатся... И если слезы временно плачущего и сетую�
щего могут не только вести его к безмолвию, но и совершенно очис�
тить и освободить ум его от страстной памяти, то что скажем о тех,
которые с вéдением день и ночь упражняются в сем делании?.. Все
святые стремятся к сему входу, потому что слезами отверзается
перед ними дверь для вхождения в страну утешения.2

У обоих авторов слезы тесно связаны с виvдением Бога: фактически,
это две стороны одного постепенного процесса преображения челове�

1 Eth. 10, 822–828.
2 Слова подвижнические, 85 [342] = О совершенстве духовном, 35 [253].

Cp.: Слова подвижнические, 30 [130] = О совершенстве духовном, 2 [16]:
те, кто исполнен Божественного света, плачут день и ночь.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание296

ческой личности. По учению Исаака и Симеона, горькие слезы — сред�
ство достичь видения Божественного света. Кода человек видит Бога,
слезы его становятся сладкими. Чистый сердцем видит Бога непрестан�
но и созерцает Его откровения, видит Божественный свет и сам стано�
вится светом. Человек уже не проливает горькие слезы, ибо он утешен
Богом. Но сладкие слезы тогда проливаются непрестанно, потому что
стали неотъемлемой частью мистической жизни человека.

2. Боговидение

Обсуждение темы слез у Симеона привело нас к одной из самых
важных сторон его мистики и богословия: к его учению о боговидении.

Рассмотрим сначала, как тема боговидения отражена в Предании.
Как указывает В. Лосский, уже в Библии мы находим два ряда текстов
о видении Бога, которые как будто противоречат один другому и яв�
ляются взаимоисключающими: «Наряду с текстами... в которых мы на�
ходим отрицание возможности какого бы то ни было видения Того, Кто
невидим, непознаваем, неприступен для тварных существ, есть дру�
гие, которые побуждают нас искать предстояния перед Лицом Бога,
обещают видение Бога “как Он есть”»1.

Среди текстов первой группы — Исх. 33:20–23 («Лица Моего не
можно тебе увидеть, потому что человек не может увидеть Меня и
остаться в живых»)2, 1 Тим. 6:16 («Бог... обитает в неприступном све�
те, Которого никто из человеков не видел и видеть не может»), Ин.
1:18 («Бога не видел никто никогда»), и другие3. Ко второй группе Лос�
ский относит следующие места: Быт. 32:24–30 («я видел Бога лицем
к лицу, и сохранилась душа моя»), Исх. 33:11 и Втор. 34:10 (Бог гово�
рит с Моисеем «лицем к лицу», как с другом), Иов 19:25–27 («…я во
плоти моей узрю Бога. Я узрю Его сам…»), 1 Ин. 3:2 («увидим Его, как
Он есть»), 1 Кор. 13:12 («Теперь мы видим, как бы сквозь тусклое стек�
ло, тогда же лицем к лицу»).

1 Lossky. Vision, 25. Ср.: Иларион (Алфеев), иеромонах. Таинство
веры, 214–215.

2 Ср. также Исх. 19:21; Суд. 6:22; Ис. 6:5, и др.
3 Ср.: 1 Ин. 4:12; 1 Ин. 6:46.

www.tezaurliturgic.ro



Глава IX. Мистическое богословие преп. Симеона 297

Этот изначальный парадокс темы боговидения очень ярко выражен
Григорием Нисским:

Блаженны чистые сердцем, ибо они узрят Бога (Мф. 5:8).
Тем, кто очистил сердце, обещано, что они увидят Бога. Но Бога не
видел никто никогда, как говорит великий Иоанн (Ин. 1:18). А воз�
вышенный ум Павла подтверждает это заключение, когда говорит:
Которого никто из человек не видел и видеть не может (1 Тим.
6:16)... Всякая возможность постижения отнята этим четким отри�
цанием: Человек не может увидеть Меня и остаться в живых
(Исх. 33:20). И тем не менее в видении Господа и заключена вечная
жизнь... Видишь ли смятение души, которая увлечена в глубины,
открывающиеся в этих словах? Если Бог есть жизнь, то человек,
который не видит Его, не видит жизни. С другой стороны, боговдох�
новенные пророки и апостолы свидетельствуют, что Бога видеть не�
возможно. Не погибла ли надежда человека?1

В святоотеческой литературе встречаются различные подходы к
парадоксу «видимый — невидимый». Первая возможность объяснить
этот парадокс — рассматривать его в контексте традиционного уче�
ния о сущности и энергиях Бога2: Бог невидим по Своей природе, но
Его можно видеть в Его энергиях, Его славе, Его благости, Его открове�
ниях, Его домостроительстве�снисхождении (ïkêïíïìßá) и т. д. Так, Гри�
горий Нисский пишет, что «Бог невидим по природе, но становится
видимым в Своих энергиях (díÝñãåéáé)»3. Иоанн Златоуст, вспоминая
явления Бога Моисею, Исаии и другим пророкам, говорит о Божием
«снисхождении», явленном им:

...Все эти случаи были явлениями Божия снисхождения, а не ви�
дением Самого чистого Существа, ибо если бы [пророки] действитель�
но увидели саму природу Божию, они не созерцали бы ее под разны�

1 О Блаженствах, 6 [137–138].
2 Об этом учении мы говорили в Главе V.
3 О Блаженствах, 6 [141].

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание298

ми видами... Бога по существу Его не видели не только пророки, но
даже ангелы или архангелы... Многие видели Его в том образе, какой
был им доступен, но никто никогда не созерцал Его сущность...1

Второй путь к разрешению проблемы «видимый — невидимый»
предполагает христологическое измерение: Бог невидим в Своей сущ�
ности, но явил Себя в человеческой плоти Сына Божия. Игнатий Бого�
носец говорит, что Бог «невидим, но для нас сделался видимым» в Лице
Сына Своего2. Ириней Лионский утверждает, что «Отец есть неви�
димое Сына, а Сын есть видимое Отца»3. В трактате, приписываемом
Афанасию Великому, уточнено: Христос невидим прежде Своего во�
площения, но становится видимым через Свое соединение с человече�
ством4. По слову Иоанна Златоуста, Сын Божий, будучи по Своей Бо�
жественной природе так же невидим, как и Отец, стал видим, когда
облекся человеческой плотью5. Как пишет Феодор Студит:

Прежде, когда Христос не был во плоти, Он был невидим,
Ибо, как сказано, Бога никто никогда не видел

(Ин. 1:18).
Но когда Он воспринял на Себя грубую человеческую

плоть...
Он добровольно сделался осязаемым (Qðôüò)...6

Третий возможный подход к проблеме — стремление разрешить ее
в эсхатологической перспективе: Бог недоступен зрению в тепереш�

1 Беседы на Евангелие от Иоанна, 15 [98]. Ср. подобное разъяснение Ин.
1:18 в трактате Златоуста «О непостижимости Божией», 4, 159–187 [244].

2 Послание к Поликарпу, 3, 2 [148].
3 Против ересей, 4, 6, 6 [451].
4 Афанасий Александрийский. Против ариан, 4 [524 C].
5 Беседы на Евангелие от Иоанна, 15 [98]. Ср.: Ориген. О началах, 1, 2,

6 [36]; 2, 6, 3 [141].
6 Ямбы, 33 [181]. Ср. толкование Ин. 1:18 у Евсевия Кесарийского: «Не�

видимый Бог не открыл [Себя], Единородный же Сын... явил откровение
[Бога] людям» (О церковном богословии, 1, 20 [83]).

www.tezaurliturgic.ro



Глава IX. Мистическое богословие преп. Симеона 299

ней жизни, но в грядущем Небесном Царстве праведные увидят Его.
Эту эсхатологическую перспективу подразумевают такие места, как
Иов 19:25–27, 1 Ин. 3:2, 1 Кор. 13:12 (везде употреблено будущее вре�
мя); у Святых Отцов мы чаще всего встречаем именно этот подход.
Сколько бы ни усовершенствовался человек перед Богом, говорит Иса�
ак Сирин, в настоящей жизни он видит Бога сзади, как в зеркале, ви�
дит лишь образ Его; в будущем же веке Бог покажет ему Лицо Свое1.
Феодор Студит считает видение Бога наградой, даруемой в будущей
жизни. Это постоянная тема его увещаний: следует здесь подвизаться
и страдать, чтобы в будущем веке увидеть «неизмеримую красоту, не�
сказанную славу Лика Христова»2. Если здесь мы чисты и непорочны,
обещает Феодор, там мы увидим всех святых, Пресвятую Богороди�
цу и «надеемся увидеть там даже Самого Владыку всего и нашего Гос�
пода, хотя и дерзновенно говорить так»3.

Четвертая возможность объяснить противоречие «видимый — не�
видимый» — поместить его в контекст представления об очищении
души, ведущем к обожению: Бог невидим человеку в его падшем со�
стоянии, но становится видимым для тех, кто достиг очищения и обо�
жения. Такую мысль мы встречаем у Феофила Антиохийского, кото�
рый считает, что надо очиститься от греха для того, чтобы увидеть Бога4.
Когда сердце человека очистится, говорит Григорий Нисский, «он уви�
дит образ Божественной природы в собственной красоте»5. Согласно
«греческому Исааку» (Иоанну Дальятскому), «кто желает видеть Госпо�
да внутри себя, тот прилагает усилие очищать сердце свое непрестан�
ным памятованием о Боге; и, таким образом, при светлости очей ума
своего, ежечасно будет он видеть Господа»6.

1 Слова подвижнические, 73 [285] = О совершенстве духовном, 45 [324].
2 Большое Оглашение, I, 12.
3 Там же, I, 33.
4 К Автолику, 1, 2 [60].
5 О Блаженствах, 6 [142]. Примечательно, что Григорий, в отличие от

Златоуста, не относит видение Бога к будущей жизни.
6 Исаак Сирин. Слова подвижнические, 43 [177]. О том, что это Слово

не принадлежит перу Исаака, свидетельствует сирийский текст его произ�

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание300

Как явствует из приведенных текстов, тема боговидения получила
достаточно подробное освещение и в Священном Писании, и в свято�
отеческом Предании. Не удивительно поэтому, что Симеон обращается
к авторитету Писания для подтверждения собственного учения о бого�
видении:

Ибо не видящий света Твоего и говорящий,
что вовсе не видит [его],

А тем более говорящий, что это невозможно —
Видеть, Владыко, свет Божественной славы Твоей,
Отвергает все писания пророков и апостолов,
А также Твои слова, Иисусе,

и Твое домостроительство (ïkêïíïìßáí)1.

Не удивительно и то, что Симеон стремится найти подтверждения
своему учению о боговидении в святоотеческом Предании и настаива�
ет на том, что все предшествующие Отцы разделяли его учение о виде�
нии света Святой Троицы:

Да, поистине так бывает, так совершается,
Так открывается благодать Духа,
А чрез Него и в Нем — Сын со Отцом.
И [человек] видит Их, насколько возможно видеть,
И тогда от Них тому, что касается Их, он неизреченно
Научается и возвещает и всем другим пишет,
Излагая подобающие Богу догматы, как все
Предшествовавшие Святые Отцы учат;
Ибо так они сложили (däïãìÜôéóáí) Божественный символ.

ведений, в котором оно отсутствует. Принадлежность его Иоанну Дальят�
скому подтверждается рукописной традицией. Всего в греческом тексте
Исаака Сирина содержится четыре Слова, в действительности принадле�
жащие Иоанну Дальятскому. Подробнее об этом см. в книге: Beulay. Intro�
duction, 269–270 [17–18].

1 Hymn 45, 80–84.

www.tezaurliturgic.ro



Глава IX. Мистическое богословие преп. Симеона 301

Сделавшись таковыми, как мы сказали, они
С Божией [помощью] возвестили и сказали о Боге1.

Итак, когда Симеон утверждает, что видеть Бога возможно и необ�
ходимо для человека, он уверен, что все православное Предание, вклю�
чая Ветхий и Новый Заветы («пророки и апостолы»), святоотеческие
творения («Святые Отцы») и даже Символ веры (выражение «Боже�
ственный символ» означает Никео�Цареградский Символ) подтверж�
дают его учение. Он по сути говорит, что само Предание — не что иное,
как результат и плод боговидения боговдохновенных Отцов: после того,
как они увидели Бога как свет, они говорили и писали о Боге, формули�
руя церковные догматы. Иными словами, Симеон считает мистический
опыт основой догматического учения Церкви, а само это учение —
подтверждением мистического опыта.

Симеон ясно ощущает двойственность темы боговидения в том клю�
че, в котором она нашла отражение в Писании и Предании. Он без коле�
баний готов обсуждать библейские тексты, которые отрицают возмож�
ность боговидения, решительно отвергая то, что он считает ложным
толкованием этих текстов:

[Говорят:] «И кто же дерзнет сказать, что он видит или вообще
когда�либо видел Его? Да не будет! Написано: Бога не видел никто
никогда (Ин. 1:18)». О, помрачение! Кто же, объясни мне, сказал
это? «Единородный, — говорит, — Сын, сущий в недре Отчем, Он
явил (dîçãÞóáôï)». Правду говоришь, и истинно свидетельство твое,
но только оно — против твоей собственной души. Ибо что скажешь,
если я покажу тебе, что Сам Сын Божий называет это возможным?
Слушай же, что говорит Христос: Видевший Меня видел Отца (Ин.
14:9). И это сказал Он не о созерцании плоти, но об откровении Бо�
жества... А что возможно нам видеть Бога, насколько это доступно
человеку, слушай Самого Христа, Сына Божия, снова говорящего:
Блаженны чистые сердцем, ибо они Бога узрят (Мф. 5:8)2.

1 Hymn 34, 83–93.
2 Eth. 5, 88–109.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание302

Итак, Симеон не оспаривает буквальное значение Ин. 1:18, где от�
рицается возможность видеть Бога; он лишь ставит этот стих в кон�
текст других евангельских текстов, где говорится о возможности виде�
ния невидимого Бога в Лице Иисуса Христа1.

Интересно отметить, что другой ключевой текст, отрицающий воз�
можность боговидения, 1 Тим. 6:16, — одно из мест, наиболее часто
цитируемых Симеоном2. Ссылаясь на этот стих, Симеон показывает,
как следует понимать его:

Исполняющий ежедневно [заповеди Божии], чем больше творит
их, тем больше вновь очищается, озаряется и просвещается, и удо�
стаивается видеть откровения великих таинств, глубину которых ни�
кто никогда не видел и совершенно не может видеть (ср.: 1 Тим.
6:16)... [Он] получает новые глаза от обновляющего духа, а также
и новые уши, и с тех пор уже не чувственно видит чувственное как
человек, но как ставший превыше человека духовно видит чувствен�
ные [предметы] как образы невидимых [реальностей]... Такой [чело�
век] видит Бога, насколько человеку возможно видеть и насколько
это угодно Богу; он старается видеть Его непрестанно здесь и молит�
ся о том, чтобы всегда видеть Его, довольствуясь только единым виде�
нием Его и не прося ничего другого...3

Иными словами, Бог невидим для тех, у кого на духовных очах ле�
жит покрывало и кто еще не возродился. Здесь Симеон обращается к

1 Оппоненты Симеона отрицают такое толкование Ин. 1:18, согласно
которому Сын явил (dîçãÞóáôï) людям невидимого Отца. Они, наоборот,
понимают этот стих в том значении, что «Единородный Сын пояснил
(dîçãÞóáôï), что никто никогда не видел Бога». Ср.: Иоанн Златоуст. Бе�
седы на Евангелие от Иоанна, 15 [100]: «Чему научились мы от Сына?.. Что
невозможно видеть Бога и что никто не знает Его, кроме Сына».

2 Указатели к SC приводят около сорока пяти случаев, когда Симеон
ссылается на этот стих. Хотя в большинстве случаев 1 Тим. 6:16 не цити�
руется полностью, тем не менее примечательно, что этот стих постоянно
находился в уме Симеона.

3 Cat. 14, 117–181.

www.tezaurliturgic.ro



Глава IX. Мистическое богословие преп. Симеона 303

другому традиционному пути разрешения парадокса боговидения, а
именно, к идее о том, что обновленный и преображенный человек мо�
жет видеть Бога «новыми очами», получаемыми от Духа Святого.

Таким образом, Симеон не обходит молчанием те тексты Священ�
ного Писания, в которых отрицается возможность боговидения; напро�
тив, он вновь и вновь возвращается к ним. Это вызвано, как нам дума�
ется, тем, что мысль о невозможности видеть Бога телесными очами —
одно из важных составляющих учения самого Симеона о боговидении.
Бог невидим по Своей сущности, и те, кто видит Его «новыми очами»,
или очами ума (сердца), «созерцают невидимое»1. Используя апофати�
ческую терминологию (которая всегда приходит на помощь в тех слу�
чаях, когда требуется выразить парадоксальную мысль), Симеон гово�
рит о том, что люди, достигшие видения Бога,

невидимо видят неизреченную красоту Самого Бога, держат неудер�
живаемо, постигают непостижимо безвидный вид Его, вне�образ�
ный образ и неизобразимое изображение в невидимом видении и
несложной красоте неразнообразно разнообразной2.

Постоянно повторяя, что Бог совершенно невидим для всех3, Симеон
вместе с тем утверждает, что видит Его: «Ты невидим для них по сущности
(ïÙóßu) и неприступен по природе (öýóåé), мне же Ты видишься»4. Что же
в Боге является видимым, если сущность и природа Его невидимы? Чаще
всего Симеон говорит о явлениях Божественного света и пламени5; он
говорит также о видении славы (äüîá) Божией6, «света славы [Божией]»7,

1 Hymn 1, 21–24.
2 Eth. 4, 856–860.
3 Ср.: Hymn 31, 116; 34, 18; 35, 66, и др.
4 Hymn 7, 25–26.
5 Ср., например, многие места в Гимнах, указанные в SC 196, 387–389

(ö§ò) и 376–377 (ð™ñ). См. также далее раздел о Божественном свете.
6 Ср.: Hymn 14, 11; 16, 20, и др.
7 Ср.: Hymn 31, 49; 45, 82, и др.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание304

Лика Божия1, «света Лика [Божия]»2, «славы Лика [Божия]»3 и «кра�
соты Лика [Божия]»4. Все эти и подобные им выражения указывают на
различные проявления Божества и свойства Божии: они соответству�
ют святоотеческому представлению о том, что Бог непостижим по при�
роде и невидим по сущности, но познается и узревается в Своих энер�
гиях, проявлениях, свойствах. Не причисляя Симеона к тем, кто, как
позднее Григорий Палама, отвергал западную идею «блаженного ви�
дения» сущности Божией, следует сказать, что его суждение о недо�
ступности Божественной сущности для человеческого зрения роднит
его учение с традиционным восточно�христианским подходом к про�
блеме боговидения5.

Впрочем, Симеон не всегда последователен в выборе терминоло�
гии. Иногда он утверждает, что видит сущность Божию, как, например,
в следующем тексте: «Если Бог, сделавшись человеком... обожил меня, —
человека, которого Он воспринял, — то я, сделавшись богом по усы�
новлению (èÝóåé), вижу Бога по природе (öýóåé)»6. Об этой его непосле�
довательности, на которую обратили внимание ученые7, мы уже гово�
рили (см. Главу V), сославшись и на мнение архиепископа Василия
(Кривошеина) о том, что, хотя Симеон не всегда последователен в тер�
минологии, в целом он примыкает к традиционному для Православия
разграничению между незримой сущностью Бога и видимыми Его энер�
гиями8.

1 Ср.: Hymn 24, 6; 25, 1, и др.
2 Cp.: Hymn 9, 5; 49, 18, и др.
3 Cp.: Hymn 15, 2; 48, 111; 49, 23; 55, 14, и др.
4 Сp.: Hymn 49, 29.
5 Учение о «блаженном видении» было четко сформулировано на Западе

уже после смерти Симеона, в частности, Фомой Аквинским. См.: DSp 4,
1335–1340. На Востоке это учение стало известно намного позже и под�
робно обсуждалось в ходе паламитских споров XIV в. См.: Halleux. Pala�
misme, 411–414.

6 Hymn 52, 50–53.
7 См.: Fraigneau�Julien. Sens, 162–163.
8 См.: Krivochéine. Essence, 168–170.

www.tezaurliturgic.ro



Глава IX. Мистическое богословие преп. Симеона 305

Существует тесная взаимосвязь между Боговоплощением, обоже�
нием человека и боговидением: человек получает обожение через Хри�
ста и, обоvженный, видит Бога. Вообще христологическое измерение в
теме боговидения имеет для Симеона не меньшее значение, чем для
многих его предшественников. Невидимый Бог становится видимым в
человеческой природе Иисуса Христа: «Ты ради Меня явился на зем�
ле от Девы, прежде всех веков пребывающий невидимым, и сделался
плотью и явился человеком», — обращается Симеон ко Христу в од�
ном из Гимнов1. Симеон подчеркивает, что невидимый Творец так же
отличен по природе от всех видимых тварей, как свет отличен от тьмы,
однако, когда Бог сошел на землю, произошло их «смешение» (ìsîéò),
«ибо тогда отличающиеся [одна от другой природы] соединил мой Спа�
ситель»2. Онтологическая бездна между невидимым и видимым, между
Творцом и творением, между нетленным и тленным была преодолена,
когда Бог стал человеком:

Слово сделалось,
При содействии Духа
И по благоволению Отца,
Неизменно совершенным человеком.
Будучи нетварным Богом по природе,
Оно неизреченным образом сделалось тварным
И, воспринятое обожив3,
Показало мне двоякое чудо
В двух действиях
И двух волях:
Видимого и невидимого,
Удерживаемого и неудерживаемого...
Находясь среди всех

1 Hymn 20, 1–2.
2 Hymn 34, 1–5.
3 Симеон пользуется анти�аполлинарианской терминологией Григория

Богослова. Ср.: Григорий Богослов. Письма богословские, 101 [50] (1�е По�
слание к Кледонию: «невоспринятое не исцелено»).

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание306

Чувственных тварей,
Слово было видимо как тварь
Соединенным с воспринятым1.

Симеон часто говорит о боговидении как о видении Христа. Свои
видения Христа Симеон описывает многократно, особенно в Гимнах и
Благодарениях, но также и в других сочинениях. Мы ограничимся рас�
смотрением одного из таких описаний2, которое для нас важно, пото�
му что в этом тексте Симеон проводит параллель между собственны�
ми переживаниями и опытом апостолов. Видение описано в Гимне 11�м,
где Симеон сначала напоминает о том, что после вознесения Христа на
небо никто, кроме апостола и первомученика Стефана, не видел Его
лицом к лицу (см.: Деян. 7:56). И вот, теперь Христос является самому
Симеону:

Что это за новое чудо, которое и ныне совершается?
Бог и ныне желает быть видимым грешниками,
Тот, Кто некогда взошел гóре и воссел на престоле...
Ибо Он скрылся от глаз Божественных апостолов,
И один только Стефан, как мы слышали, после этого
Видел отверстые небеса и тогда сказал:
«Вижу Сына Божия, стоящего одесную славы Отца»...
Ныне же что означает это страшное явление,
Происходящее со мною?..
Ибо и в самой ночи, и в самой тьме
Я вижу Христа, Который страшным образом

отверзает мне небеса,
Сам склоняется и видится мне
Вместе с Отцом и Духом — Светом трисвятым.
Один в трех, и в одном три:
Они, конечно же, суть свет, единый свет в трех...

1 Hymn 17, 249–269.
2 Подробнее об этом, и в целом о христологии Симеона см. в: Василий

(Кривошеин), архиепископ. Симеон, 219–235.

www.tezaurliturgic.ro



Глава IX. Мистическое богословие преп. Симеона 307

Я обрел Того самого, Кого видел издали,
Кого видел и Стефан в отверстых небесах,
И Кого, опять же, Павел увидев впоследствии,

был ослеплен (ср.: Деян. 9:9)
[Его] всего поистине, как огонь, я обрел

в глубине своего сердца1.

Симеон говорит о видении Христа, но подчеркивает, что Христос
явился ему «вместе с Отцом и Духом». Он поясняет, что те, кто видит
Христа, видят Его в свете Святого Духа, и что, созерцая Сына, они
видят и Отца2. В некоторых других случаях Симеон прямо говорит о
видении Святой Троицы, подчеркивая, что Три Ипостаси — это тот
единый свет, который, будучи объектом созерцания, все�таки остается
невидимым3. Описывая явление ему Святой Троицы, Симеон пользу�
ется образом лика с двумя очами4. Лик Троицы, по его словам, содер�
жит черты Трех Лиц, хотя остается одним и единым:

Увидев Твой Лик (ðñüóùðïí), я убоялся,
Хотя он и показался мне милостивым и доступным.
Красота же Твоя изумила
И поразила меня, о Троица, Бог мой!
Ибо один образ (÷áñáêôÞñ) трех в каждом,
И трое суть один Лик (fí ðñüóùðïí), Бог мой...5

Уже у Григория Богослова можно встретить мысль о видении Трои�
цы как единого света; Григорий говорит о том, что на вершинах духов�
ного совершенства человек непрестанно созерцает Святую Троицу:

1 Hymn 11, 35–39, 75–78.
2 Hymn 11, 50–53. Cp.: Eth. 3, 362–364, где Симеон говорит, что тот,

кто видел Сына, видел и Отца, а тот, кто видел Святого Духа, видел и Сына.
3 Cp.: Eth. 8, 99–123.
4 Hymn 12, 23 ff.
5 Hymn 24, 248–253.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание308

Я отдам мысль Божественному Духу, отыскивая следы
Сокровенных красот и всегда восходя к свету...
Чтобы и помощником, и спутником, и проводником
Имея Христа, с легкими надеждами вознестись отсюда,
Получить жизнь чистую и непрекращающуюся,
И видеть не слабые лишь отображения истины,
Словно в зеркале или в воде,
Но чистыми очами созерцать саму истину,
В которой первое и последнее есть Троица,

Божество единочестное,
Единый свет в трех равнобожественных сияниях1.

Несмотря на некоторое сходство между Симеоном и Григорием в
их учении о видении тринитарного света, есть и бросающееся в глаза
отличие: Григорий переносит видение Троицы в эсхатологическую пер�
спективу, тогда как Симеон говорит о созерцании троичного света в
настоящей жизни.

Эсхатологическое измерение темы боговидения присутствует и у
Симеона, хотя он никогда не ограничивает видение Бога лишь буду�
щей жизнью. Симеон говорит, что видение Бога «здесь более тусклое,
там — более совершенное» (díôá™èá Pìõäñüôåñïí êPêås ôåëåþôåñïí)2. Он
даже допускает, что некоторые люди так и не достигнут созерцания
Божественного света, будучи в теле, но удостоятся его после смерти3.
Вместе с тем Симеон подчеркивает, что опыт боговидения может быть
дан христианину в настоящей жизни, и опровергает тех, кто понимает
Мф. 5:8 как обетование, относящееся исключительно к жизни после
смерти:

...Скажут: «Да, действительно, чистые сердцем Бога узрят, толь�
ко произойдет это в будущем веке, а не в нынешнем». Почему же и
как будет это, возлюбленный? Если Христос сказал, что Бог бывает

1 Григорий Богослов. Песнопения исторические, II, 4 [1512 A].
2 Eth. 10, 701.
3 Eth. 10, 817–821.

www.tezaurliturgic.ro



Глава IX. Мистическое богословие преп. Симеона 309

видим посредством чистого сердца, то, конечно же, когда наступает
чистота, тогда и видение следует за ней...1 Ибо если чистота здесь,
то и видение будет здесь. Если же скажешь, что видение бывает
после смерти, тогда, конечно, и чистоту помещаешь после смерти, и
таким образом случится с тобою, что ты никогда не увидишь Бога,
потому что после исхода у тебя не будет делания, посредством ко�
торого ты обрел бы чистоту2.

Совершенно очевидно, что Симеон гораздо больше вдохновляется
тем опытом видения Бога, который он имел на протяжении своей жиз�
ни, чем надеждой увидеть Бога после смерти: по его мнению, видение
начинается здесь и продолжается там, приобретая в будущем веке
боvльшую яркость, полноту и совершенство.

Если сравнить высказывания Симеона с мыслями Феодора Студи�
та, по мнению которого «дерзновенно» говорить даже о возможности
видения Бога в будущей жизни3, то становится понятно, почему слу�
шатели Симеона усматривали в его учении опасное отклонение от
линии Феодора, а следовательно, от общепринятого в его время пони�
мания Предания. Именно «дерзновенность» идей Симеона и то, как он
выражал эти идеи, приводили в смущение его оппонентов. Конечно
же, такие писатели�мистики, как Григорий Богослов и Григорий Нис�
ский, которые тоже говорили о боговидении, пользовались широкой
известностью и признанием в христианских кругах времен Симеона,
но они считались представителями славного прошлого Церкви, ее «зо�
лотого века», оставшегося далеко позади.

Воздерживаясь от решительных выводов относительно развития
мистицизма в Восточной Церкви ко времени Симеона, напомним, что
на протяжении более чем трех с половиной веков до Симеона визан�
тийская традиция не произвела ни одного выдающегося мистического

1 Ср.: Максим Исповедник. О любви, 4, 72 [226]: «Только тогда они [чис�
тые сердцем] узрят Бога и сокровища, [сокрытые] в Нем, когда очистят себя
через любовь и воздержание; и тем яснее узрят, чем более очистятся».

2 Eth. 5, 112–125.
3 См. выше цитату из Большого Оглашения, I, 55.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание310

писателя: между Симеоном и последним до его времени великим писа�
телем�мистиком, Максимом Исповедником, был именно такой времен�
ной разрыв. В своем мистическом учении Симеон стоял гораздо ближе
(мы еще вернемся к этому вопросу, когда будем говорить о других ми�
стических темах) к Григорию Богослову (IV в.), Макарию Египетско�
му (ок. V в.), Исааку Сирину и Максиму Исповеднику (VII в.), чем к
Феодору Студиту (IX в.), который и хронологически, и географически
входил в число его непосредственных предшественников и творения
которого читались вслух во всех обителях студийского круга времен
Симеона1.

Читая творения Феодора и сравнивая их с сочинениями Симеона,
можно было бы подумать, что Феодор, в отличие от Симеона, не имел
непосредственного опыта боговидения, поскольку не говорит о нем
прямо. Мы, однако, склонны объяснить такое умолчание Феодора его
трезвым реализмом духовного руководителя монахов и мирян: он,
вероятно, гораздо лучше, чем Симеон, сознавал, что подавляющее боль�
шинство христиан не видят Бога лицом к лицу во время земной жизни.
Задачей Феодора было дать своим слушателям и читателям несомнен�
ную надежду на будущее, Симеон же вдохновлял людей на поиск не�
посредственной встречи с Богом и видения Божественного света в на�
стоящей жизни.

3. Божественный свет

Видение Божественного света является наиболее характерной чер�
той мистицизма Симеона Нового Богослова. Эту тему он затрагивает
во всех своих произведениях, и «терминология света» развита у него
гораздо более, чем у кого�либо из предшествующих церковных писа�
телей2, в том числе Григория Богослова, у которого эта терминология

1 Ср.: Василий (Кривошеин), архиепископ. Симеон, 30.
2 К примеру, термин ö§ò («свет») встречается в пятидесяти четырех из

пятидесяти восьми Гимнов Симеона, в двух из трех Богословских Слов, в
большей части Нравственных и Огласительных Слов. Согласно статистике
Ж. Даррузеса, глагол “ñÜù («видеть») употребляется в Богословских и Нрав�

www.tezaurliturgic.ro



Глава IX. Мистическое богословие преп. Симеона 311

присутствует постоянно1. Тема созерцания Божественного света —
одна из наиболее личных, автобиографических у Симеона: все, что он
пишет на эту тему, основано на его собственном мистическом опыте.
Десятки страниц его творений посвящены описаниям видений Боже�
ственного света, которых он удостоился: все эти страницы совершенно
оригинальны по содержанию и не зависят от какого�либо литературно�
го источника. Симеон настолько погружен в описание и осмысление
собственного опыта видения света, что его даже не очень занимают те
места в Священном Писании, которые для других Отцов часто служи�
ли отправной точкой при изложении их учения о Божественном свете,
например, рассказ о Преображении Христа2.

Хотя Симеон был первым византийским писателем, придававшим
такое значение видению света, сама эта тема присутствует в восточ�
ной святоотеческой литературе задолго до него. Начиная с IV в., мона�
шеские источники предлагают нам многочисленные рассуждения на
эту тему: видение Божественного света составляло общий опыт многих
поколений монахов и подвижников. В Главе V мы уже говорили о том,
как тема Божественного света развита у Григория Богослова. В настоя�

ственных Словах Симеона даже чаще, чем слово «свет». См.: SC 129, 515.
Широко используются и другие термины, имеющие отношение к видению
света (öùôßæù, öùôéóìüò, dëëÜìðù, hëëáìøéò, èÝá, èåÜïìáé, –ñáóéò и т. д.). Как в
свое время отметил К. Крумбахер, терминология света и видения особенно
характерна для литературы студийского круга: Krumbacher. Geschichte, 677
(Anm. 4). Но даже учитывая это обстоятельство, мы можем утверждать, что
Симеон превзошел всех своих предшественников в обращении к термино�
логии света и видения.

1 Ср.: Иларион (Алфеев), иеромонах. Жизнь и учение св. Григория,
355–356.

2 Ср. Veniamin. Transfiguration, 239 и 249 (автор удивлен тем, что Симе�
он упоминает Преображение кратко, как бы мимоходом). В этом Симеон
отличается от позднейших исихастов, таких как Григорий Синаит и Григо�
рий Палама, которые изложили свое учение о видении Божественного света
в Словах «На Преображение». Григорий Богослов говорит о Божественном
свете в Словах «На святое Крещение» (40�м) и «На святую Пасху» (45�м).

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание312

щей главе мы сделаем краткий обзор развития темы Божественного
света у четырех авторов — Евагрия Понтийского, Макария Египет�
ского, Максима Исповедника и Исаака Сирина. Ни один из них не
создал развитого учения о видении света и ни один не говорит об этом
видении столь же настойчиво и постоянно, как Симеон. Тем не менее
очевидно, что в их творениях речь идет об опыте, весьма сходном с тем,
который описан Симеоном.

Тема света проходит через все сочинения аввы Евагрия, первого
великого монашеского писателя1. Один автобиографический отрывок
из «Антирретика» посвящен «святому свету» (nuhra qaddiša)2, который
можно видеть «умными очами»:

Я и раб Божий Аммон желали узнать об этом свете: откуда он.
И вопросили мы святого Иоанна Фивейского, светоносна ли при�
рода ума (kyana d�re‘yana) и исходит ли свет из него, или же что�то
иное появляется извне и просвещает ум. Он, отвечая, сказал: «Чело�
век не может различить сие; впрочем, без благодати Божией ум не
может быть озарен во время молитвы»3.

Из сказанного следует, что все трое упомянутых подвижников име�
ли сходный опыт видения света, но Аммон и Евагрий пытались уяс�
нить природу этого опыта, тогда как Иоанн Фивейский воздерживал�
ся от суждения по данному вопросу, ограничившись указанием на то,
что озарение невозможно без благодатного действия Божия.

Евагрий поставил Иоанну вопрос, имеющий решающее значение:
является ли свет, который созерцают подвижники, проявлением изна�
чальной светлости человеческого ума, или это сверхъестественный,
Божественный свет, сходящий свыше? В других своих сочинениях
Евагрий сам дает ответ на этот вопрос. По его учению, есть два света:

1 См.: Guillaumont. Vision; Idem. Origines, 145–147; Bunge. Geistgebet,
62–73.

2 Здесь и далее некоторые сирийские термины приведены в цитатах из
тех текстов Евагрия, которые сохранились только в сирийском переводе.

3 Антирретик, VI, 16 [525].

www.tezaurliturgic.ro



Глава IX. Мистическое богословие преп. Симеона 313

во�первых, есть «блаженный свет Святой Троицы» (ô’ ìáêÜñéïí ö§ò ôyò

Qãßáò ÔñéÜäïò)1, поскольку «Бог есть свет по бытию Своему» (b’ituteh
nuhra hu)2. Вместе с тем, существует свет человеческого ума, его соб�
ственное сияние (ô’ ïkêåsïí öÝããïò ôï™ íï™)3. Между Божественным
светом и светом человеческим есть «родство»: поскольку ум создан по
образу Божию, свет ума «родственен Ему» (áÙôù ô’ óõããåícò öùò)4.

Во время молитвы ум человека, достигшего бесстрастия, способен
созерцать собственное изначальное состояние светозарности, стано�
вясь «подобным свету» (ayk nuhra)5, «звездовидным» (PóôåñïåéäÞò)6 и
«подобным сапфиру и небесному цвету»7. Когда «внутренний человек»
становится «гностиком» (сир. yadu‘tana равнозначно греч. ãíùóôéêüò),
он созерцает свет собственной красоты (nuhra d�šupra d�napšeh, «свет
красоты своей души»)8. Иными словами, и ум и душа преображаются
во время молитвы: первый вновь обретает изначальную светозарность,
вторая — красоту. Евагрий поясняет это при помощи аллегорическо�
го истолкования Пс. 75:3 («И было в Салиме жилище Его, и пребыва�
ние Его на Сионе») — «разумная душа» (øõ÷x ëïãéêÞ) человека ста�
новится жилищем Божиим, а «световидный ум» (íï™ò öùôïåéäÞò) —
«местопребыванием» Бога9.

Но человек, достигший бесстрастия, во время молитвы созерцает
не только свет собственного ума; он входит в соприкосновение с тро�
ичным Божественным светом. В «Размышлениях» (ÓêÝììáôá) можно
найти следующие два определения:

1 О различных лукавых помыслах, XLII [55], и др.
2 Cp.: Главы умозрительные, 1, 35 [33].
3 Умозритель, 45 [178], где Евагрий ссылается на Василия Великого;

ср.: Практик, 64 [648–648]. Ср. также: О молитве, 74 [1184 В].
4 Размышления, 2 [374].
5 Главы умозрительные, 5, 15 [183].
6 О различных лукавых помыслах, XLIII [55].
7 Там же, XXXIX [55].
8 Дополнение к Главам умозрительным, 50 [462–464].
9 Размышления, 25 [377].

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание314

1) [Изначальное] состояние (êáôÜóôáóéò) ума есть умопостигае�
мая высота, подобная небесному цвету. Также и свет Святой Троицы
подается уму во время молитвы1.

2) Молитва есть состояние ума... возникающее только тогда, ког�
да [ум] становится весь под [властью] только света Святой Троицы
(›ð’ öùô’ò ìüíïõ ãéíïìÝíç ôyò Qãßáò ÔñéÜäïò)2.

Другое определение, принадлежащее Евагрию, гласит:

Божественный разум (mad‘a alahaya) — тот, который свобо�
ден от всякого волнения и облекся в свет видения Троицы (nuhra
da�hzata da�tlitayuta)3.

Невеста из Песни Песней — образ ума, который во время молитвы
созерцает свет Святой Троицы, говорит Евагрий4. Он описывает встречу
ума с Божественным светом в терминах «смешения»:

Kак огонь в теле своем обладает силой, так ум овладевает душой
с силой, когда он совершенно смешан (netmazzag) со светом Свя�
той Троицы5.

Учение Евагрия о свете можно свести к следующим основным по�
стулатам: 1) во время молитвы ум видит свой собственный свет; 2) ум
видит свет собственной красоты (свет красоты своей души); 3) он
видит свет Святой Троицы; 4) он сливается со светом Святой Троицы.
Видение света Евагрий считает плодом бесстрастия, чистоты ума и мо�
литвы. Он также подчеркивает, что для достижения этого видения не�
обходимо содействие Бога6.

1 Там же, 3 [374].
2 Там же, 17 [377].
3 Главы умозрительные, 53 [464–465].
4 О различных лукавых помыслах, XLII [55].
5 Главы умозрительные, 2, 29 [73].
6 Ср.: Размышления, 2 [374]: Èåï™ ãNñ ÷ñåßá óõíåñãï™íôïò.

www.tezaurliturgic.ro



Глава IX. Мистическое богословие преп. Симеона 315

Если обратиться к Беседам Макария Египетского, то там мы встре�
чаем многочисленные упоминания о Божественном свете. В одной из
Бесед, где аллегорически толкуется видение пророка Иезекииля (Иез.
1:1–2:1), речь идет о состоянии души в тот момент, когда она погружена
в Божественный свет:

[Пророк] созерцал тайну души, имеющей принять Господа сво�
его и сделаться престолом славы Его. Ибо душа, удостоившаяся при�
общиться Духа света Его и озариться красотой неизреченной сла�
вы Его... делается вся светом, вся ликом, вся оком... Вся она всецело
делается светом и духом... И как солнце везде себе подобно... и все
всецело прославлено светом и все есть свет... так и душа, совершен�
но озаренная неизреченной красотой славы света Лика Христова и
приобщившаяся Духу Святому... делается вся оком, вся светом, вся
ликом, вся славой, вся духом...1

Другой важный текст из Бесед Макария (который будет подробнее
рассмотрен в следующем разделе, поскольку речь там идет о мисти�
ческом экстазе) посвящен различным типам видения Божественного
света: порой, говорит Макарий, людям являлся в свете знак святого
Креста, а в иное время «сам свет, явившись в сердце, отверзал более
внутренний, глубокий и сокровенный свет»2. Еще в одном месте Мака�
рий говорит о том, что Незримый становится видимым для достойных
душ, которые могут «ощутить благость и сладость его и опытно насла�
диться светом неизреченного наслаждения»3. Тема «сладости» и «на�
слаждения» станет очень важной для других писателей�мистиков, гово�
рящих о видении света.

Евагрий говорил об «умных очах» как мистическом органе, при
помощи которого человек видит Божественный свет; Макарий также

1 Духовные беседы, 1, 2 [2]. Ср. также: Духовные беседы (III), 22, 3, 1–
2 [258–260].

2 Там же, 8, 3 [78–79].
3 Там же, 4, 11 [36].

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание316

говорит о «очах ума» (íïåñïr “öèáëìïß)1, «очах сердца» (“öèáëìïr ôyò

êáñäßáò)2 и внутренних «очах души» (“öèáëìïr ôyò øõ÷yò)3.
Тема Божественного света играет важную роль у Максима Исповед�

ника. Он описывает такое состояние ума, при котором, преисполнив�
шись «влечением любви» (hñùò ôyò PãÜðçò) к Богу, ум выходит из себя и
больше не чувствует ни себя, ни что�либо сущее; «озаряемый Божествен�
ным беспредельным светом, он перестает ощущать все тварное...»4. Чис�
тый ум может находиться во свете Святой Троицы, говорит Максим5.

Мистическое озарение Божественным светом происходит во вре�
мя молитвы: в этом Максим сходится с Евагрием. По Максиму, выс�
ший образ молитвы — «восхищение ума Божественным и беспредель�
ным светом в самом порыве молитвы, когда он вообще не чувствует ни
самого себя, ни что�либо из существующего, а лишь одного Того, Кто
Своею любовью так озаряет его»6. Достигнув этой степени молитвы,
ум совершенно преображается: «благодаря долговременному сопри�
частию с Божественным озарением, он весь становится световидным»,
так что его страстная часть преображается в «нескончаемую Боже�
ственную страсть и непрестанную любовь»7. Преображение ума Мак�
сим описывает в терминологии «смешения»: «ум бывает совершенно
смешан (dãêñáèåßò) со светом Духа»8.

О Божественном свете пространно рассуждали сирийские писа�
тели�мистики VII–VIII вв., в частности, Исаак Сирин, Иосиф Хаззайа и
Иоанн Дальятский9. В творениях Исаака Сирина слово «свет» встре�

1 Духовные беседы (III), 26, 6, 36 [308].
2 Там же (III), 16, 8, 14 [206]. Cp.: Климент Римский. Послание к Ко�

ринфянам, 36, 2 [160]; 59, 3 [194].
3 Духовные беседы (III), 15, 1, 14–15 [172].
4 О любви, 1, 10 [52].
5 Там же, 1, 97 [86].
6 Там же, 2, 6 [92].
7 Там же, 2, 48 [116].
8 Вопросы и недоумения, 80, 68–70 [62].
9 Анализ этих сирийских памятников, явно остававшихся неизвест�

ными в грекоязычном мире византийского периода, в частности сочинений

www.tezaurliturgic.ro



Глава IX. Мистическое богословие преп. Симеона 317

чается весьма часто, а его учение о видении света в целом близко уче�
нию Евагрия: он, в частности, проводит различие между двумя различ�
ными видами света — Божественным светом Святой Троицы1, и све�
том человеческой души2 или ума3. Как правило, Исаак говорит именно
о втором типе света — в этом он отличается как от Симеона, так и от
последующих представителей византийского исихазма4.

Что же касается собственно Божественного света, то наиболее зна�
чимым текстом на эту тему является Слово 43�е «греческого Исаака»,
принадлежащее перу младшего современника Исаака, Иоанна Даль�
ятского5 (в сочинениях последнего тема света занимает более значи�
тельное место, чем у Исаака). Автор Слова говорит о Божественном
свете, который есть свет Святой Троицы6. Порой Божественный свет
описан как свет Отца7 или свет Святого Духа7; в других случаях речь

Иосифа Хаззайа и Иоанна Дальятского (за исключением четырех Слов
последнего, переведенных на греческий язык под именем Исаака Сирина),
выходит за рамки настоящего исследования. Отметим лишь, что учение о
видении Божественного света у Симеона Нового Богослова очень близко
подобному учению Иосифа Хаззайа и особенно Иоанна Дальятского: науч�
ное изложение последнего см. в: Beulay. Enseignement, 386–464 (со ссыл�
ками на других сирийских писателей).

1 О совершенстве духовном, 68 [474]; 22 [174].
2 Там же, 53 [379]; 80 [557].
3 Там же, 69 [482]; 80 [560].
4 Подробнее об этом см.: Иларион (Алфеев), иеромонах. Мир Исаака

Сирина, 249–250.
5 О четырех Словах Иоанна Дальятского, вошедших в греческий пере�

вод Исаака Сирина, см. выше.
6 Исаак Сирин. Слова подвижнические, 43 [177]. Ср.: Исаак Сирин.

Слова подвижнические, 32 [140] = О совершенстве духовном, 22 [174].
Ср. понятие видения троичного света у Иоанна Дальятского в Письме 5, 2
[320–321]: «видеть сияние красоты Святой Троицы». Ср.: Там же, 27, 1
[386–389]: Отец, Сын и Святой Дух как один светильник. Ср.: Иосиф Хаз�
зайа. Послание о трех степенях жизни монашеской, 98 [372–373].

7 Исаак Сирин. Слова подвижнические, 43 [179].
8 Там же [178].

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание318

идет о Христе как «Свете от Света�Отца»1. Божественный свет просве�
щает мысленную область2. Когда человек получает просвещение этим
светом, он преисполнен радости и в то же время созерцает собствен�
ную красоту:

Сияющее в нем солнце — свет Святой Троицы... Жизнь и ра�
дость, и веселие [его] — Христос, Свет от Света�Отца. Такой [че�
ловек] и видением души своей ежечасно увеселяется, и дивится
красоте своей, которая действительно во сто крат блистательнее
светлости солнечной…3 Эта область есть облако славы Божией, в
которое только чистые сердцем войдут, чтобы узреть Лик Владыки
своего и озарить умы свои лучами Владычнего света4.

Cледует указать на близость концепций Божественного света в
Слове 43�м «греческого Исаака» (Иоанна Дальятского) и в Беседах
Макария: в обоих произведениях свет представлен как солнце, сияю�
щее скорее изнутри, чем снаружи; он заполняет всего человека цели�
ком, приносит ему радость и счастье, позволяет человеку увидеть кра�
соту собственной души, преображает самого человека в свет, дает ему
возможность созерцать «Лик» Господа.

Возвращаясь к византийским авторам, которые говорят о видении
Божественного света, упомянем также Диадоха Фотикийского, Иси�
хия Синайского и Иоанна Лествичника. Последний замечает, что «ис�
тинный послушник часто, встав на молитву, вдруг исполняется света
и радости»5. В одном месте он упоминает собственное видение света,

1 Исаак Сирин. Слова подвижнические, 43 [177].
2 Там же.
3 Ср.: Там же [176–177]: «Душа праведника сияет ярче солнца». Ср.

также: Иоанн Дальятский. Письмо 40, 3 [432–433]: «[Один монах] уви�
дел, сколь прекрасна душа его, созданная… по подобию Божию». Здесь
развита тема созерцания подвижником света своей души, намеченная
Евагрием.

4 Слова подвижнические, 43 [177–178].
5 Лествица, 19 [937 C].

www.tezaurliturgic.ro



Глава IX. Мистическое богословие преп. Симеона 319

подчеркивая, однако, что то было видение ангела1. Согласно Исихию,
хранение ума ведет человека к такому состоянию, когда он видит свет
славы Божией; все подвижники, достигшие этого состояния, «пересе�
ляются к тому пречистому беспредельному свету, прикасаются к Нему
неизреченными прикосновениями, с Ним живут и действуют»2. Диа�
дох, в числе прочего, говорит: «Ум наш, когда начнет в нем ощутитель�
но действовать Божественный свет, делается весь светлым, так что сам
обильно видит этот пребывающий в нем свет»3.

Помимо святоотеческого Предания как такового, множество ссылок
на видения или явления Божественного света можно встретить как
в агиографической литературе, так и в богослужебных текстах. В част�
ности, Антоний Великий сначала увидел, как «нисходит к нему луч
света», и лишь потом услышал голос Христа4. Другой египетский по�
движник перед смертью говорил окружающим: «Сердце мое всегда про�
свещалось светом Божиим, и, озаряемый им, я не нуждался в сне —
всегда разгоралось во мне желание видеть Его... И этот умный свет
(lux mentis) неугасимо сиял в душе моей...»5. Что же касается богослу�
жебных текстов Православной Церкви, то тема Божественного света
в них постоянного присутствует: характерным примером являются
тексты, посвященные празднику Преображения Господня6.

1 Лествица, 27 [1109 BD]. Это видение ангела следует отличать от ви�
дений Божественного света у Евагрия, Макария, Максима, Исаака и Симео�
на: у этих авторов свет — не ангел, но Сам Бог, что подчеркивает Симеон
(см. ниже). Ср.: Григорий Палама. Триады, 2, 3, 10 [546]: «Безмолвствую�
щие никогда не утверждали, что свет этот — ангел…».

2 К Феодулу, 171 [168]; ср.: Там же, 175 [168–169].
3 Гностические главы, 40 [108]. Мы опять встречаем здесь различие между

двумя видами света — Божественным и человеческим. Диадох говорит так�
же еще об одном виде света — демоническом, ложном, от которого пред�
остерегает, см.: Там же, 40 [108]; 36 [105]. (Эта тема не характерна для Симео�
на, но встречается у Симеона Студита, см.: Слово аскетическое, 30.) Вообще
термин «свет» встречается у Диадоха очень часто. См.: SC 5�bis, 203.

4 Афанасий Александрийский. Житие преп. Антония, 10, 1 [162].
5 Руфин. История египетских монахов, 10, 8, 11–12 [324–325].
6 См.: Минея праздничная, 691–706.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание320

Рассмотрим теперь видения Божественного света у Симеона. Из�
лагая жизнь Симеона во Введении, мы уже говорили о его первом мис�
тическом опыте созерцания света, описанном в 22�м Огласительном
Слове (о юноше Георгии). Другое видение, о котором идет речь в 16�м
Огласительном Слове, во многих деталях похоже на первое: герой по�
вествования, стоя на молитве, погружается в плач, затем его внезапно
озаряет нематериальный свет; он перестает сознавать себя и забывает
обо всем на свете, весь объятый несказанной радостью1.

Если в Огласительных Словах, которые произносились перед мо�
нахами обители св. Мамаса, Симеон вынужден был говорить о своем
опыте видения света в третьем лице (как в Словах 16�м и 22�м), то два
Благодарения представляют собой мистическую автобиографию Си�
меона, где он откровенно рассказывает — в форме благодарения
Богу — о видениях и откровениях, которые ему довелось пережить.
В 1�м Благодарении, после описания своего первого видения Боже�
ственного света2, Симеон говорит о втором видении, когда луч возник
в его уме и свет сошел на его голову в образе небольшого «пламеновид�
ного облака»3. Затем Симеон описывает последующие видения, давая
нам понять, что на протяжении жизни их было множество:

Все чаще видел я свет, иногда внутри меня... иногда же вне, когда
являлся он издалека, а то и вовсе скрывался и, скрываясь, причи�
нял мне непереносимую скорбь, ибо я думал, что он больше вообще
не явится. Но когда я снова плакал и рыдал и показывал всяческое
странничество, послушание и смирение, тогда он вновь являлся,
как солнце, разгоняющее густоту облака и мало�помалу показываю�
щееся ласковым и шаровидным4.

1 Cat. 16, 78 и сл. Этот текст будет рассмотрен в следующем разделе.
2 Euch. 1, 87–113. Ср.: Cat. 22, 88 и сл.
3 Euch. 1, 135–137. Мы склонны отождествлять это видение с описан�

ным в Cat. 16, поскольку в них много общего; в частности, оба видения
произошли, когда Симеон уже был послушником и учеником Студита.

4 Euch. 1, 172–180.

www.tezaurliturgic.ro



Глава IX. Мистическое богословие преп. Симеона 321

Симеон, таким образом, делает различие между видением «извне»
и видением «изнутри»: второе более сильно и усладительно; однако в
обоих случаях речь идет о Божественном свете (а не о естественном
свете человеческого ума). Подобно предшествующим авторам, Симе�
он упоминает видение «Лика» Христова во свете1: впрочем, контекст
повествования показывает, что речь идет о световом феномене, а не о
явлении «лика» в какой�либо видимой форме. Одной из характерных
черт опыта видения света у Симеона является то, что динамика этого
опыта включает периоды богооставленности как необходимый, хотя
и болезненный элемент; об этом Симеон упоминает во многих своих
описаниях видений света2. Тема богооставленности рассматривалась
в аскетической литературе и прежде Симеона3, однако Симеон подхо�
дит к этой теме более автобиографично, чем его предшественники.

Во 2�м Благодарении Симеон показывает, что Божественный свет,
который постоянно являлся ему, постепенно становился более и бо�
лее узнаваемым:

С тех пор чаще, даже когда я стоял у самого источника, Ты, Не�
гордый, не считал недостойным снисходить [ко мне], но, приходя и
держа меня сначала за голову, Ты погружал ее в воды и все яснее
позволял мне видеть свет Лика Твоего. Но тотчас же и улетал, не
давая мне понять, кто был Ты, делавший это... Так приходя в тече�
ние долгого времени и отходя, Ты мало�помалу все полнее и полнее
являлся мне и омывал меня водами, и давал мне видеть свет все
более ясно и обильно4.

1 Ср.: Euch. 2, 141 («дабы видеть свет Лика Твоего»). Ср.: Иоанн Даль�
ятский. Письмо 11, 3 [332]: «Христос явит нам красоту Своего Лика».

2 См.: Hymn 11, 88–94, и др.
3 См. например: Евагрий. Главы умозрительные, 25 [134–142]; Ма�

карий. Духовные беседы, 54 [38–41]; Диадох. Гностические главы, 87
[146–147]; Исаак Сирин. Слова подвижнические, 46 [287] = О совершен�
стве духовном, 39 [302]; Максим Исповедник. О любви, 4, 96 [237]. Ср.:
Hausherr. Nuits.

4 Euch. 2, 137–146.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание322

После этого Симеон описывает другие свои видения света, давая
понять, что с годами они становились все более и более частыми.

Укажем теперь на некоторые важнейшие черты учения Симеона о
видении света, исходя в первую очередь из его Гимнов, дабы понять, в
чем он сходится с предшествующими авторами, а чем отличается от них.

Во�первых, совершенно очевидно, что для Симеона Божественный
свет — не ангел, не какое�либо тварное существо или явление1. Со�
гласно Симеону, Божественный свет есть Сам Бог в Его откровении
человеку. «Свет Твой — это Ты, Боже мой», — говорит он в одном из
Гимнов2. Как и у предшествующих писателей�мистиков, свет у Симео�
на порой отождествляется со Святой Троицей3; в других случаях — со
Святым Духом4. Довольно часто Симеон также говорит о видениях
Христа как света5. Симеон никогда не говорит о явлении Христа в че�
ловеческом облике: Христос всегда является ему в виде света, лишь
иногда слышен Его голос6. Отметим, что Симеон ни разу не описывает
явление Божией Матери7, и лишь однажды упоминает о явлении ему
святого, а именно Симеона Студита8.

Во�вторых, свет, который описывает Симеон, не есть физический
или материальный феномен: Симеон определяет его как «нематери�

1 Ср.: Hymn 17, 238 и сл.
2 Hymn 45, 6.
3 Ср.: Hymn 12, 19–23: «…один свет, Отец, Сын и Дух, Три видятся мне…»;

cp.: Hymn 1, 226; 2, 86–94; 21, 147; 24, 248 и сл.; 25, 33–48; 33, 1, и др.
4 Ср.: Hymn 44, 114: «Дух, в неизреченном свете сияющий»; cp.: Hymn

17, 36; 22, 177, и др.
5 Ср.: Hymn 51, 15; Hymn 25, 145–151; Eth. 4, 263, и др.
6 В этом отношении видения Христа Симеону можно сопоставить с

явлением Христа апостолу Павлу (Деян. 9:3–4). Павлу свет и голос Хрис�
та явились одновременно. Симеон же, описывая первые явления ему све�
та (Euch. 1), подчеркивает, что ему не сразу было дано слышать голос Хрис�
тов, см.: Euch. 1, 159–161; только позднее Симеон услышал, как Христос
обращается к нему со словом, см.: Euch. 2, 225 и сл.

7 Однако он говорит о видении света, имевшем место после того, как
он поклонился иконе Пресвятой Богородицы, см.: Euch. 1, 255 и сл.

8 Cat. 22, 102–104.

www.tezaurliturgic.ro



Глава IX. Мистическое богословие преп. Симеона 323

альный» (Tûëïò)1, «простой и безвидный, совершенно несложный, бес�
телесный, неделимый»2. При помощи апофатических выражений Си�
меон подчеркивает, что Божественный свет — за пределом любых ка�
тегорий материи или формы, как и за пределом человеческой речи и
понимания: это «сокровище невыразимое, неизреченное, бескачествен�
ное, бесколичественное, безвидное, нематериальное, не имеющее фор�
мы, оформленное лишь невыразимой красотой, все простое как свет,
который превыше всякого света»3. Последнее выражение напоминает
ареопагитское учение о «сверх�свете», не сравнимом ни с каким мате�
риальным светом; не погружаясь в апофатизм настолько, чтобы опи�
сывать Божественный свет в категориях «мрака», Симеон ясно указы�
вает, что термину «свет» не следует придавать буквальный смысл: это
слово лишь символически указывает на реальность, далеко превосхо�
дящую всякое человеческое слово4.

Будучи нематериальным, Божественный свет есть свет «мысленный»
(умственный)5: он появляется в уме6, светит в нем7, озаряет его8, очи�
щает его9, охватывает его мистическим восхищением к Богу10. В отличие

1 Hymn 38, 64; cp.: Hymn 51, 141; Eth. 11, 176 и сл.
2 Hymn 13, 41–42.
3 Eth. 11, 174–177.
4 Мы уже упоминали (в Главе VI), что символизм «мрака» почти от�

сутствует у Симеона.
5 Cp.: Hymn 33, 64 (ö§ò íïåñüí); 16, 2; 23, 222 (ö§ò íïçôüí).
6 Говоря о мистическом видении света, Симеон часто употребляет

термины äéÜíïéá (разум) и êáñäßá (сердце) как синонимы термина íï™ò (ум).
Оба термина имеют библейское происхождение и встречаются в Септуа�
гинте; они также широко используются в христианской аскетической лите�
ратуре. В частности, êáñäßá — одно из ключевых антропологических поня�
тий в Беседах Макария. Термин íï™ò происходит из античной философской
антропологии; им пользуются христианские авторы, начиная с апостола
Павла.

7 Ср.: Hymn 34, 79; 40, 11.
8 Ср.: Hymn 11, 42; 17, 338; 18, 82; 20, 236, и др.
9 Ср.: Hymn 30, 579, и др.

10 Ср.: Hymn 9, 33; 48, 23, и др.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание324

от Евагрия, Исаака Сирина и других предшествующих авторов, Симе�
он, как правило, не говорит о естественном свете ума, а только о Боже�
ственном свете, который озаряет ум извне или изнутри.

Божественный свет, говорит Симеон, невидим для телесных глаз1,
но его можно видеть умом или, вернее, тем, что Симеон называет «оком
ума» (“öèáëì’ò ôï™ íïüò)2, «умным оком ума» (íïåñ’ò Ð ôï™ íï’ò “öèáë-

ìüò)3, «умными очами сердца» (“öèáëìïr íïåñïr ôyò êáñäßáò)4, «очами
души» (øõ÷yò ïj “öèáëìïß)5, «разумными очами души» (íïåñïr ôyò øõ÷yò

“öèáëìïß)6 и т. д. Порой Симеон даже утверждает, что Божественный
свет «неприступен для умных очей сердца»7; в других местах он утверж�
дает обратное, говоря, что Неприступный бывает доступен для его ум�
ных очей8. Симеон также говорит о духовных «устах» и «руках», по�
средством которых подвижник приобщается Божественному свету:

[Бесстрастные видят] сам простой свет Божества— его они обиль�
но видят умственными очами. Осязая его нематериальными руками
в неудержимом влечении (Pêáôáó÷Ýôv ôù hñùôé) они невкушаемо вку�
шают его духовными устами души и ума своих. Созерцанием красоты
и сладости Его они никогда не могут вполне насытиться9.

Мистический язык в этом отрывке чрезвычайно близок языку уже
цитировавшихся предшествующих Отцов, которые также говорят о
том, что Божественный свет бывает зрим «очами ума» (Евагрий, Ма�
карий), о его невыразимой красоте (Макарий), о прикосновении к нему
несказанным образом (Исихий), о сладости и радости, переживаемых

1 Cp.: Hymn 38, 83.
2 Hymn 11, 46.
3 Hymn 38, 86.
4 Hymn 32, 82.
5 Hymn 22, 108.
6 Eth. 10, 673–674.
7 Hymn 38, 84.
8 Hymn 15, 52–53.
9 Eth. 4, 862–867.

www.tezaurliturgic.ro



Глава IX. Мистическое богословие преп. Симеона 325

во время видения (Макарий, «греческий Исаак»), о влечении (hñùò),
которое сопровождает видение (Максим). Посредством менее привыч�
ных образов «осязания» или «вкушения» света Симеон указывает на
полное и тесное единение между мистиком и светом во время видения,
подчеркивая всеобъемлющий и всепоглощающий характер мистиче�
ского переживания. В другом случае, говоря о преображении души под
воздействием света, Симеон пользуется символикой «объятия» и «по�
гружения» в свет:

[Дух] бывает как бы купелью
Божественной, световидной:
Он объемлет всех
Святых, которых найдет...
Будучи светом незаходимым,
Он делает светом всех,
В кого вселяется,
И будучи жизнью,
Подает жизнь.1

Святоотеческое учение об изменении и преображении человече�
ской природы под действием Божественного света у Симеона весьма
разработано. Как уже отмечалось выше, некоторые Отцы утвержда�
ли, что во время молитвы ум иногда видит собственный естественный
свет (Евагрий, Диадох), разум ярко сияет (Максим), душа целиком
становится огнем и светом (Макарий), и преображенный человек со�
зерцает собственную красоту (Евагрий, «греческий Исаак»). Опыт Си�
меона показывает, что все человеческое естество, включая ум, душу и

1 Hymn 44, 349–377. Ср. символику «погружения» у Иоанна Дальятского:
«Душа видит свет, который сияет в ней и преображает ее в подобие [света]…
Душа соединена с безвидным светом, который есть свет Святой Троицы...
Душа погружена в потоки этого прекрасного [света] и надолго оказывается
в изумлении… Она [пребывает] в облаке света». См.: Письмо 8 [Vatic. syr. 124,
296a — 297b], цит. по: Beulay. Enseignement, 388–389. Выражение «облако
света» встречается также у Симеона, см.: Hymn 17, 326.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание326

даже тело, преображается под действием Божественного света. Это
одна из центральных идей Симеона, к которой он постоянно возвра�
щается. При созерцании Божественного света, говорит он, «тело твое
просияет, как и душа твоя, душа же... будет блистать подобно Богу»1.
В 22�м Огласительном Слове Симеон говорит, что, когда юноша Геор�
гий увидел Божественный свет, «ему казалось, что и сам он стал све�
том»2. В другом месте Симеон описывает, как созерцает собственную
красоту, когда видит Божественный свет:

[Свет] блистает внутри убогого сердца моего,
Отовсюду озаряя меня бессмертным сиянием
И все члены мои освещая лучами...
Я причащаюсь света, приобщаюсь славы;
Сияет лицо мое, как и [Лик] Возлюбленного моего,
И все члены мои делаются светоносными.
Тогда я делаюсь красивее красивых...
И драгоценнее чего бы то ни было видимого...3

Далее, в разделе, посвященном учению Симеона об обожении че�
ловека, мы еще вернемся к теме преображения человеческого тела.
Теперь же для нас важен тот факт, что мысль Симеона о преображе�
нии человека в свет во время мистического видения света и о созерца�
нии человеком своей собственной красоты была предвосхищена неко�
торыми ранними Отцами Церкви, в частности, Макарием и «греческим
Исааком».

Образный язык, который используется Симеоном при описании
видений света, чрезвычайно интересен своим богатством и разнообра�
зием. Симеон пользуется как традиционными для мистической лите�
ратуры образами, так и такими, которые характерны только для него

1 Hymn 50, 238–246.
2 Cat. 22, 98.
3 Hymn 16, 24–37. Cp.: Иоанн Дальятский. Письмо 27, 1–2 [388–

389]: «Я вижу [Троицу] как единый свет, и сам сияю, подобно ему. Я удивля�
юсь самому себе и ликую духовно, ибо Источник жизни — во мне».

www.tezaurliturgic.ro



Глава IX. Мистическое богословие преп. Симеона 327

самого. Мы уже упоминали, что Симеон часто употреблял традицион�
ный образ солнца: он говорит о видении Бога как солнца1, о солнце,
сияющем в его сердце2, о солнце, сияющем в его руках3, об умственном
солнце4, невыразимо приятном для чувств солнце5, недостижимом солн�
це6, незаходящем солнце7, блистающем солнце8, о солнечном круге9,
солнечных лучах10, красоте солнца11, о свете, превосходящем солнеч�
ный12. Образ луны встречается у Симеона лишь изредка13; чаще воз�
никает образ звезды14. Среди других образов и терминов, связанных с
мистикой света, укажем еще на ëáìðÜò (светильник, лампада)15, ëáì-

ðçäþí (светильник, фонарь)16 и ëý÷íïò (лампа, светильник)17; ánãëç (си�
яние)18, öÜïò (сияние, свет)19 и óÝëáò (свет, свечение)20; öùô’ò íåöÝëç

(облако света)21 и ìáæ’ò öùôïåéäÞò (световидный сосец)22. В «Главах»
встречается поразительный образ молнии, которая ослепляет своим

1 Hymn 42, 85.
2 Hymn 7, 4.
3 Hymn 23, 124.
4 Hymn 29, 225; 49, 75.
5 Hymn 8, 54.
6 Hymn 1, 143.
7 Hymn 15, 94; 18, 17; 45, 38.
8 Hymn 23, 237.
9 Hymn 1, 39; 17, 387.

10 Hymn 12, 59; 15, 49; 29, 225, и др.
11 Hymn 49, 75.
12 Hymn 11, 41.
13 Ср.: Hymn 29, 9; Eth. 4, 769–776. Ср. Главу III.
14 Ср. термин Tóôñïí (звезда) в Hymn 18, 18; 22, 5; 22, 14; 42, 85; 45, 38;

термин öùóôÞñ (звезда, светило) в Hymn 17, 386; 49, 74–77, и др.
15 Hymn 23, 148; 42, 87, и др.
16 Hymn 2, 18; 22, 11, и др.
17 Hymn 20, 205; 29, 221, и др.
18 Hymn 17, 344–354; 22, 8, и др.
19 Hymn 45, 92, и др.
20 Hymn 1, 15.
21 Hymn 17, 326.
22 Hymn 28, 183.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание328

блистанием1. Примечателен также образ раковины, которая под воз�
действием проникшего в ее раскрытые половинки солнечного луча
производит жемчужину2. Иногда различные образы объединены в одно
описание Божественного света: «Я вижу Тебя, как солнце, созерцаю,
как звезду, рассматриваю, как светильник, зажженный внутри сосу�
да, и ношу в недре, как жемчужину»3. В других случаях разные образы
указывают на разные стадии видения света: «Ты бываешь видим вда�
ли, как восходящая звезда, мало�помалу расширяешься... и видишься,
как солнце»4.

В описаниях света у Симеона всегда преобладают теплые и яркие
тона. Свет, о котором говорит Симеон, — не холодное свечение луны,
но ослепительное сияние солнца или горение огненного пламени. Об�
раз огня занимает значительное место в мистицизме Симеона:

Бог есть огонь, Он пришел как огонь и ввергнул огонь на землю
(Лк. 12:49)... В тех, кого он зажег, он устремляется вверх, как боль�
шое пламя, и достигает небес... Не бессознательно (Pãíþóôùò), как
мнится некоторым [духовно] мертвым, пожигает он воспламенив�
шуюся душу, ибо она — не бесплотная материя, но в ощущении и со�
знании (dí ákóèÞóåé êár ãíþóåé)... Очистив нас совершенно от скверны
страстей, он становится внутри нас пищей и питием, просвещением
и непрестанной радостью и нас самих делает светом по причастию...
Когда все это истребится и останется одна только сущность души,
без страстей, тогда сущностно (ïÙóéùä§ò) соединяется и с ней Боже�
ственный и нематериальный огонь... Тогда и само тело становится
огнем, причастившись Божественного и неизреченного света5.

1 Cp.: Cap. 3, 54. Cp. также: Euch. 2, 150, и др.
2 Eth. 8, 72–84. Cp.: Ефрем Сирин. Сочинения, II, 266 («греческий

Ефрем»).
3 Hymn 42, 85–87. Cp.: Hymn 17, 325 и сл.; 22, 5–9.
4 Hymn 51, 35–38. Cp. образ «звезды ярко сияющей» у Иосифа Хаз�

зайа: Послание о трех степенях жизни монашеской, 98 [372–373].
5 Eth. 7, 509–537.

www.tezaurliturgic.ro



Глава IX. Мистическое богословие преп. Симеона 329

Подобное, продолжает Симеон, произошло с Петром, Павлом
и прочими апостолами, а также со Святыми Отцами, которые «си�
лой этого Божественного огня попалили все ереси». Подобное же
случается со всеми, кто любит Бога до такой степени, что не ща�
дит ради Него собственной жизни1.

Во всем этом Симеон очень близок к Макарию Египетскому, кото�
рый тоже говорит о том, как душа возгорается пламенем Божества2,
просвещается Божественным светом, и происходит это «в сознании и
ощущении» (dí ãíþóåé êár ákóèÞóåé)3. Макарий описывает воспламене�
ние души Божественным огнем4 и говорит об участии тела в преобра�
жении человеческого естества5. Он также ссылается на апостола Павла
и других апостолов, как на примеры людей, возгоревшихся Божествен�
ным огнем6.

Симеон часто пользуется символикой огня. Он пишет о свете, кото�
рый горит, подобно огню7, и имеет вид огненного облака8; о солнце, ко�

1 Eth. 7, 548–557.
2 Макарий Египетский. Духовные беседы, 11, 1 [96], и др.
3 Там же, 7, 5 [74]. Это одно из самых характерных для Макария выра�

жений, которое подчеркивает осознанный характер мистического опыта:
ср. сходные выражения (с употреблением слова ánóèçóéò) в Духовных бе�
седах, 10, 2; 14, 2; 37, 7; 47, 11. Симеон также широко использует эти выра�
жения Макария, что могло кому�то показаться отзвуком мессалианства.
Ср.: Krivochéine. SC 96, 151. Действительно, некоторые аскетические и
мистические термины характерны как для Макария, так и для мессалиан.
Однако, как убедительно показал К. Стюарт (см.: Stewart. Working), все
эти выражения свойственны византийской аскетической традиции в целом,
так что не удивительно, что они встречаются и у Макария. Подробный
анализ возможного мессалианского влияния на Макария и Симеона см. в:
Hatzopoulos. Two Outstanding Cases (автор возражает против мнения о
том, будто эти два автора имели какую�либо связь с мессалианством).

4 Духовные беседы, 25, 9 [204].
5 Там же, 5, 7–12 [59–63].
6 Там же, 25, 9–10 [204–205].
7 Hymn 24, 20.
8 Hymn 55, 86; cp.: Hymn 17, 373 и Euch. 1, 136–137.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание330

торое является шарообразным и световидным огнем1; о пламени Хрис�
това Божества2; о горении Божественной любви и желания3; о пламе�
ни, которое сходит в сердце4 и просвещает душу5. Огонь этот Симеон
определяет как «Божественный»6 и «духовный»7. Согласно Симеону,
Божественный огонь «неудержим, несотворен, невидим, безначален и
нематериален, совершенно неизменен, равно как неописуем, неугасим,
бессмертен, совершенно неуловим»8. Описывая Божественный огонь,
Симеон часто пользуется динамичными образами, связанными с сим�
воликой языков или кругов (ðåñéäñïìïß) пламени: «О игра света! О дви�
жение огня! О круги пламени во мне!»9

Подводя итоги сказанному в настоящем разделе, мы можем выде�
лить некоторые наиболее характерные элементы учения Симеона о
природе Божественного света и о его воздействии на человека: 1) этот
свет — не тварный свет ума, но нетварный, Божественный свет Святой
Троицы; 2) этот свет нематериален и воспринимается не чувственны�
ми глазами, а духовными «очами ума»; 3) этот свет не имеет очертаний
и вида, будучи вне человеческих категорий размера и формы; 4) этот
свет преображает всего человека, включая ум, душу и тело; 5) в этом
свете может являться «Лик» Божий, но духовно, а не в видимом для
глаз облике или форме.

Что же касается связи между Симеоном и предшествующими От�
цами, то можно утверждать, что учение Симеона о видении света опре�
деленно имеет свою предысторию в святоотеческой литературе, в част�
ности, в сочинениях Евагрия, Макария, Максима и Исаака Сирина.
Однако то, что пишет Симеон, основано целиком на его собственном

1 Hymn 1, 39–40.
2 Hymn 2, 8.
3 Hymn 8, 37; 18, 84; 20, 239; 30, 198; 47, 52, и др.
4 Hymn 30, 590.
5 Hymn 30, 81.
6 Hymn 28, 157; 30, 1; 30, 11, и др.
7 Hymn 1, 34.
8 Hymn 30, 18–24.
9 Hymn 25, 33–34.

www.tezaurliturgic.ro



Глава IX. Мистическое богословие преп. Симеона 331

опыте. Симеон был не первым, кто заговорил об этом опыте, но он был
безусловно первым и единственным из всех византийских писателей,
для кого видение света являлось главной целью всех аскетических по�
двигов и добродетелей и кто с такой решительностью заявлял, что

Для того всякое подвижничество и всякое делание
Совершается нами, чтобы света Божественного,
Подобно светильнику, мы приобщились,

когда, как единый воск,
Душа вся отдается неприступному свету1.

4. Экстаз

Многие видения Божественного света носят у Симеона ярко вы�
раженный экстатический характер: они сопровождаются потерей со�
знания, забвением обо всем окружающем, выходом ума (души) из тела.
В настоящем разделе мы поговорим об экстазе у Симеона и сравним
его учение и опыт с тем, что до Симеона было известно христианскому
Преданию об этом мистическом феномене.

Термин hêóôáóéò (буквально — «выход», «исход», «исступление»)
несколько раз встречается в Септуагинте2. В христианской аскети�
ческой литературе он использовался в двух значениях. Первое —
абсолютно отрицательное: экстаз�исступление как утрата разума, сума�
сшествие, безумие, вызванное разными причинами, в особенности
же грехами или бесами. Примеры такого понимания этого термина
можно найти у Оригена и Евагрия: последний говорит о «конечном
зле, исступлении рассудка и сумасшествии (hêóôáóéò öñåí§í êár ìáíßá),
а также о видении в воздухе множества бесов» как следствии гордыни3.

1 Hymn 33, 130–133.
2 Там это слово не имеет никакого специального значения и указывает

на глубокий сон (Быт. 2:21), на ужас при видении Бога (Быт. 15:12; Дан.
10:7), ужас вообще (Иез. 27:35; 32:10), страх Божий (1 Цар. 11:7), смяте�
ние (Пс. 30:23), безумие (Втор. 28:28).

3 Практик, 14 [532–534]. Ср.: Ориген. Против Цельса, 3, 24 [220]; Там
же, 4, 19 [289]. Ср.: Изречения пустынных отцов. Антоний, 37 [88 В].

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание332

Ранее мы уже встречали подобное словоупотребление у Симеона
Студита1.

Второе значение термина несет положительный заряд: hêóôáóéò

как «изумление» или «удивление». Многие христианские писате�
ли связывают его с особым мистическим состоянием, называемым
«восхищением в Боге»: это состояние характеризуется выходом
ума из тела и другими психофизическими явлениями. Экстаз в раз�
ных формах существовал во многих религиях: он встречался и в
древней Греции, и в древнем Израиле2.

Ранней Церкви были известны многие примеры мистического эк�
стаза. Экстаз Петра описан в Деян. 10:10 (ср.: 22:17 и сл.), экстаз Пав�
ла — во 2 Кор. 12:2–4. В последнем случае термин hêóôáóéò отсутству�
ет: Павел говорит о человеке, «восхищенном» (QñðáãÝíôá) до третьего
неба и не знавшем, находится ли он в теле или вне тела. Автор Апока�
липсиса, говоря о своих экстатических состояниях, употребляет биб�
лейское выражение «быть в Духе (dí ðíåýìáôé)» (см.: Откр. 1:10; 4:2;
17:3; 21:10). В ранней Церкви экстаз часто сопровождался глоссола�
лией (говорением на языках), как случилось в Пятидесятницу (см.:
Деян. 2:4).

Описания экстаза очень часто встречаются в агиографической ли�
тературе3. Жизнеописатель Антония Великого сообщает, что тот «од�
нажды, сидя и занимаясь рукоделием, впал как бы в экстаз» (éóðåñ dí

dêóôÜóåé ãÝãïíå)4; в другой раз, во время молитвы девятого часа, он «ощу�
тил в себе, что восхищен разумом» (Éóèåôï eáõô’í QñðáãÝíôá ô† äéáíïßu)5.
Об авве Виссарионе (IV в.) сообщается, что он сорок дней пребыл в
состоянии экстаза6. Авву Силуана многократно заставали в состоянии
экстаза7. Авва Пимен в состоянии исступления, как передают, был на

1 См.: Слово аскетическое, 30.
2 Об экстазе в нехристианских религиях и в Ветхом Завете см. статью

«Extase» в DSp 4, 2045–2083.
3 Ср.: Guillaumont. Origines, 138–144.
4 Афанасий Александрийский. Житие преп. Антония, 82, 4 [344–346].
5 Там же, 65, 2 [304].
6 См.: Изречения пустынных отцов. Виссарион, 4 [140 B].
7 Там же. Силуан, 2 [408 CD]; 3 [409 A]; 12 [412 C].

www.tezaurliturgic.ro



Глава IX. Мистическое богословие преп. Симеона 333

том месте, где «при Кресте стояла Богоматерь Мария и плакала»1. Об
авве Исидоре говорится, что его охватывало состояние изумления во
время общей трапезы2. В некоторых агиографических памятниках упо�
минания об экстазе встречаются столь часто, что почти все положи�
тельные персонажи повествования постоянно впадают в это состоя�
ние; например, в «Житии св. Симеона Столпника» упоминается более
пятнадцати случаев экстаза: самого Симеона3, его матери, Марфы4,
архимандрита Иоанна5, Конона6, Феосевии7 и целой толпы людей8.

Среди византийских богословов Григорий Нисский был, пожалуй,
первым, кто обратил особое внимание на феномен экстаза. У Григория
экстатическое состояние часто описывается в таких выражениях, как
«трезвое опьянение», «бодрственный сон», «головокружение», «бес�
страстная любовь», «возвышение», «восхищение» и «устремление впе�
ред» (dðÝêôáóéò). Говоря об экстатических состояниях, Григорий часто
использует библейский образ Моисея, восходящего в «Божественный
мрак» на гору Синай (Моисей традиционно считается образцом истин�
ного тайнозрителя), а также любовные образы из Песни Песней9.

Дионисий Ареопагит, говоря об экстазе, терминологически зави�
сит от неоплатоников в использовании апофатических выражений и
от Григория Нисского в своем символизме мрака. В богословии Дио�
нисия экстаз глубоко связан с темой любви к Богу; Дионисий говорит

1 Изречения пустынных отцов. Виссарион. Пимен, 144 [357 B].
2 Палладий. Лавсаик, 1 [18].
3 См.: Житие св. Симеона Столпника, 57, 28 [51]; 71, 9 [61]; 103, 1 [80];

123, 32 [104]; 134, 1 [126]; 186, 25 [165]; 210, 1 [180].
4 Там же, 129, 63 и сл. [118].
5 Там же, 13, 3 [12].
6 Там же, 129, 3 [116].
7 Там же, 243, 8 [217].
8 Там же, 14, 29 [13]; 144, 25 [132]; 171, 38 [154]; 237, 24 [214]. Послед�

ний случай, наряду с Деян. 2:4, показывает, что экстаз может быть массо�
вым явлением.

9 См. статью Ж. Даниелу в DSp 2, 1872–1885. Ср.: Daniélou. Platonisme,
274–326 (концепция «экстатической любви» у Григория).

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание334

о внезапном восхищении к Богу, при котором исчезает всякое дискур�
сивное мышление, о единении с Богом, наивысшем созерцании (èåù-

ñßá) и сверх�разумном «знании» (ãí§óéò)1.
Максиму Исповеднику известны высшие состояния ума, когда он

«восхищен Божественным знанием и выходит вне [себя]»2, восходит к
Богу, становится чужд всему3 и получает «непрестанное наслаждение
Божественной красотой»4. В целом Максим продолжает ареопагитское
учение об экстазе, привнося в него некоторые идеи Евагрия: как пока�
зывает П. Шервуд, Максим понимает под экстазом осуществление в
человеке образа и подобия Божиих, а также всецелое единение челове�
ка с Богом, являющееся плодом преображения человека Божественной
благодатью и равнозначное обожению5.

Об экстатических состояниях часто говорит автор «Духовных бе�
сед». Вот одно из его описаний экстаза:

[Бывает, что] входит некто преклонить колено, и сердце напол�
няется Божественной энергией, и радуется душа с Господом, как
невеста с женихом... А случается, что в течение всего дня занятый
[чем�нибудь] на один час отдается молитве, и с великой сладостью
восхищается (QñðÜæåôáé) в молитву внутренний человек его, в бес�
предельную глубину века того, так что всецело устремляется туда
парящий и восхищенный ум. На это время происходит в помыслах
забвение о земном мудровании, потому что помыслы насыщенны и
пленены Божественными и небесными, бесконечными и непости�
жимыми реальностями, и чем�то чудным, что для человеческих уст

1 См.: DSp 2, 1885–1911.
2 О любви, 1, 12 [54].
3 Там же, 1, 11 [52].
4 Там же, 1, 19 [56]. Ср.: Главы богословские, 1, 81 [116 B]: ум превосхо�

дит самого себя и устанавливается в молчании, которое превыше всякого
рассуждения. Ср.: Там же, 2, 59 [1149 C]: человек охвачен мистическим
созерцанием.

5 Sherwood. Ambigua, 153. Учение Максима об экстазе см.: Там же,
124–154; Völker. Maximus, 351–365; Thunberg. Microcosm, 448–451.

www.tezaurliturgic.ro



Глава IX. Мистическое богословие преп. Симеона 335

выразить невозможно, так что в тот час молится [человек] и говорит:
«О, если бы душа отошла вместе с молитвой!» ...Кроме того, посред�
ством света являлось некоторым знамение Креста... Иногда же чело�
век во время молитвы словно приходил в исступление (©ò dí dêóôÜóåé

ãÝãïíåí)... Иногда [являлось ему] как бы некое световидное одеяние...
В другое же время тот свет, явившись в сердце, открывал более внут�
ренний, глубокий и сокровенный свет, так что человек, всецело по�
глощенный той сладостью и тем созерцанием, не владел собою, но
был как безумный (ìùñüò) и варвар для мира сего из�за преизобиль�
ной любви и сладости и из�за [явленных ему] сокровенных тайн...1

В этом тексте мы имеем описание нескольких различных типов эк�
стаза. Иногда речь идет о некоем особом молитвенном вдохновении;
иногда — о видении Божественного света; иногда — о каком�либо дру�
гом мистическом видении. Однако для всех упомянутых видов экстаза
характерны некоторые общие черты: потеря самосознания, полное
отрешение от мира, несказанная сладость и ликование, возрастание в
человеке любви к Богу.

У Исаака Сирина также можно найти описания экстаза2. Следу�
ет отметить, что сирийский язык не знает термина, который прямо
соответствовал бы греческому hêóôáóéò: в оригинальном тексте Иса�
ака слова temha или tehra (оба можно перевести как «изумление»),
а также другие их синонимы, служат весьма приблизительными эк�
вивалентами3. В греческой же версии Исаака термин hêóôáóéò встре�
чается многократно. В одном из описаний мистического «изумле�
ния» Исаак упоминает сопровождающие его физические явления:

Нередко бывает, что человек преклонил колена в молитве, и руки
его воздеты к небесам, лицо устремлено на Крест Христов, и все
помыслы свои собирает он воедино в молитве к Богу, и в то время,

1 Макарий Египетский. Духовные беседы, 8, 1–3 [76–79].
2 Ср.: Brock. Isaac, 83 ff.
3 Ср.: О совершенстве духовном, 5 [73], 17 [139], 22 [166]. О сирийской

терминологии экстаза (в частности, у Иоанна Дальятского) см.: Beulay.
Enseignement, 397 ff.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание336

как человек молится Богу со слезами и умилением, в тот самый час
вдруг внезапно начинает бить в сердце его источник, изливающий
наслаждение; члены его ослабевают, глаза закрываются, лицо при�
никает к земле, и помыслы его изменяются, так что он не может
делать поклонов от радости, возбуждающейся во всем теле его1.

Исаак называет это состояние «духовным опьянением» и сравнива�
ет его с безумием2. Как видим, описания экстаза у Макария и у Исаака
имеют много сходных деталей: оба говорят, что он наступает внезапно
во время молитвы с поклонами, что ему сопутствует духовная сладость,
что он охватывает не только душу, но и тело; оба автора подчеркивают
его иррациональный характер.

Говоря об экстатических видениях, Исаак ссылается на опыт древ�
них святых:

Ибо видим святого Антония стоящим на молитве девятого часа
и ощутившим вознесение ума своего3. И другой из отцов, с возде�
тыми руками стоя на молитве, приходил в восхищение на четыре
дня. И многие другие во время такой молитвы бывали пленены
сильной памятью о Боге и великой любовью к Нему и приходили в
восхищение4.

В другом месте, говоря о том, что молитва прекращается, когда ум
погружается в экстаз, Исаак подтверждает свое высказывание двумя
определениями из «Размышлений» Евагрия, которые мы уже приво�
дили (в греческой версии Исаака оба они приписаны Григорию Бого�
слову)1. И ссылка на опыт святых, и цитаты из святоотеческих источ�

1 Слова подвижнические, 23 [102] = О совершенстве духовном, 4 [58].
2 Слова подвижнические, 23 [103] = О совершенстве духовном, 4 [59].

Cp. выражение «мысленное опьянение» в Словах подвижнических, 32 [140] =
О совершенстве духовном, 22 [174].

3 Ср.: Афанасий Александрийский. Житие преп. Антония, 65, 2 (см.
цитату выше).

4 Слова подвижнические, 85 [348] = О совершенстве духовном, 35 [261].

www.tezaurliturgic.ro



Глава IX. Мистическое богословие преп. Симеона 337

ников указывают на то, что Исаак хотел подтвердить учение об экста�
зе, основанное на собственном опыте, положительными оценками из
Предания2.

Но вернемся к Симеону Новому Богослову. Читая его творения,
мы видим, что он очень часто упоминает hêóôáóéò и считает этот термин
синонимом QñðáãÞ («восхищения в Боге») и Pëëïßùóéò («изменения»)3.
На протяжении всей жизни Симеон периодически переживал экста�
тические состояния. Первое его видение света, описанное в 22�м Огла�
сительном Слове, сопровождалось потерей самосознания, слезами,
изумлением и другими явлениями, которые можно охарактеризовать
как экстатические4. В описании другого видения в 16�м Огласитель�
ном Слове налицо множество признаков экстаза. Здесь Симеон гово�
рит, что уже прежде видения он сидел за ужином со своим старцем и
«был словно в экстазе» (éóðåñ dîåóôçêþò), горя желанием соединиться
с Богом5. Само же видение описывается следующим образом:

Итак, войдя туда, где я имел обыкновение молиться, и начав
«Святый Боже»... я был тотчас же настолько подвигнут на слезы
и Божественное желание, что бессилен выразить словом быв�
шую мне тогда радость и сладость. Но, упав сразу навзничь, я
увидел — и вот, великий свет умственно осветил меня и вобрал в

1 Слова подвижнические, 32 140] = О совершенстве духовном, 22 [174].
Ср.: Евагрий. Размышления, 17 и 3 (цитаты см. выше, в разделе о Боже�
ственном свете).

2 Учение Исаака Сирина об «изумлении» (экстазе) и об «опьянении»
любовью Божией подробно рассмотрено нами в другом месте, см.: Иларион
(Алфеев), иеромонах. Мир Исаака Сирина, 251–265.

3 Ср.: Eth. 1, 12, 323–328, где все три термина употребляются в каче�
стве синонимов. Ср. также: Hymn 18, 63: dí dêóôÜóåé QñðÜæåé («восхищает в
экстазе»). В отличие от своего духовного отца, Симеон не пользуется терми�
ном hêóôáóéò в его отрицательном значении («безумие»).

4 Cat. 22, 88–112 (см. цитату во Введении). Никита описывает это ви�
дение Симеона как экстатическое, см.: Житие 5, 20 (dí dêóôÜóåé ¬í).

5 Cat. 16, 43–44.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание338

себя весь мой ум вместе с душой, так что неожиданности чуда я
изумился и сделался словно в экстазе (©ò dí dêóôÜóåé ãåíÝóèáé).
И не только это, но забыл я и место, на котором стоял, и кем я был
и где [находился], взывая только: «Господи, помилуй»... Было ли
это в теле, или вне тела беседовал я с этим светом, знает сам свет
(2 Кор. 12:2)... Ибо он настолько укрепил — о, страшное чудо!
— мои ослабевшие от многого труда члены и нервы и придал им
силу, что показалось мне и явилось, будто я совершенно совлек�
ся одежды тления. И не только это, но и великую умственную
радость и ощущение и сладость, которая превыше вкуса всего
видимого, влил он неизреченно в душу мою, а также свободу и
забвение всех житейских помыслов даровал мне...1

Еще один случай экстаза описан Симеоном во 2�м Благодарении,
которое тоже носит автобиографический характер:

...Я опять увидел страшное таинство. Ибо, взяв меня и взойдя на
небеса, Ты возвел меня вместе с Собой — в теле ли, не знаю, вне ли
тела, Ты один знаешь, сделавший это. Но после того, как Ты позво�
лил мне пробыть с Тобой [какое�то] время, я, пораженный величи�
ем славы — чьей же и кого, не знаю — и потрясенный безмерной
высотой, весь задрожал (”ëïò höñéîá)2.

Оба приведенных случая имеют много общего между собой; в них
также немало черт, сходных с описаниями экстаза у Макария Египет�
ского и Исаака Сирина. У всех трех авторов экстаз возникает во время
молитвы, он связан с видением света, его сопровождают слезы, радость
и сладость, потеря самосознания и отрешение от мира, иногда расслаб�
ление членов и трепет (дрожь).

Описания экстаза, которые мы встречаем у Симеона, более эмо�
циональны и драматичны, чем те, что мы находим у предшествую�
щих авторов. Приведем здесь одно из его самых драматичных опи�

1 Cat. 16, 78–105.
2 Euch. 2, 167–172.

www.tezaurliturgic.ro



Глава IX. Мистическое богословие преп. Симеона 339

саний экстаза, содержащееся в Главах, — произведении, которое
в целом отличается от других сочинений Симеона своей сдержан�
ностью1. Здесь Симеон указывает на непосредственную связь меж�
ду экстазом и обожением:

Имеющий внутри себя свет Всесвятого Духа, не вынося виде�
ния его, падает ниц на землю, кричит и вопиет в изумлении (dí

dêðëÞîåé) и великом страхе как видящий и претерпевающий дей�
ствие, которое выше естества, выше слова, выше мысли. Он стано�
вится подобен человеку, у которого все внутри по какой�то причине
зажглось огнем: попаляемый им и будучи не в силах вынести жже�
ние пламени, он делается словно исступленный (éóðåñ dîåóôçêþò).
Совершенно не имея силы совладать с собой, орошаемый непрес�
танно слезами и ими освежаемый, он еще сильнее разжигает огонь
любви. От этого он проливает больше слез и, омываемый их излия�
нием, сияет еще ярче. Когда же, всецело разгоревшись, становится
как свет, тогда исполняется сказанное: «Бог, вступивший в соеди�
нение с богами и познаваемый ими, — и притом, вероятно, настоль�
ко, насколько Он уже соединен с сочетавшимися с Ним и открыт
познавшим Его»2.

Этой заключительной цитатой из Григория Богослова, а также ал�
люзиями на послания апостола Павла (в частности, на 2 Кор. 12:2),
которые мы отметили выше, Симеон подчеркивает традиционный ха�
рактер описываемых им экстатических видений и состояний. В другом
месте, говоря об экстазе, Симеон ссылается на опыт святых3. Во всем
этом Симеон близок к Исааку Сирину, который также ссылается на
опыт святых и цитирует (в греческой версии) Григория Богослова.

Подчеркнув сходство между Симеоном и предшествующими ему
писателями в раскрытии темы мистического экстаза, укажем теперь

1 Ср.: Василий (Кривошеин), архиепископ. Симеон, 304–305.
2 Cap. 3, 21. Цитата взята из Григория Богослова: Слово 38, 7, 20–22;

cp.: Слово 45, 3 [328 A].
3 Ср.: Eth. 1, 12, 329–339.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание340

на одну особенность учения Симеона. Большинство авторов описывает
экстаз как явление редкое и исключительное: из слов апостола Павла (2
Кор. 12:1) можно заключить, что за четырнадцать лет у него был один
подобный случай; Иоанн Лествичник, как кажется, пережил
такое состояние только однажды (да и то он видел ангела, а не Самого
Бога и не Божественный свет)1. В некоторых агиографических памят�
никах, а также у Макария и у Исаака, экстаз представлен как более
частое явление; тем не менее, он рассматривается как особое, исклю�
чительное состояние, свойственное совершенным, и как один из яв�
ных признаков святости. Симеон же, напротив, выражает мысль о том,
что экстаз, сопровождаемый потерей самосознания и другими сходны�
ми психофизическими явлениями, является состоянием, характерным
для тех, кто только начинает вести духовную жизнь, а не для опытных
подвижников:

Слыша, что когда такой�то святой пришел в созерцание Бога, то
восхитился ум его, и он столько и столько дней и ночей провел, со�
вершенно не помня ничего земного... они не понимают... что такое
восхищение ума (¹ Qñðáãx áÛôç íïüò) свойственно не совершенным,
но новоначальным... Мало�помалу [происходит] преуспеяние души,
которая приобретает привычку к видению умного света: она отхо�
дит от великого изумления (ôyò ðïëëyò dêðëÞîåùò dîßóôáôáé), позна�
вая, что есть нечто более совершенное и высокое, чем это состоя�
ние и видение... Пребыв долгое время в этом, [человек] считает это
обычным... и всегда пребывающим с ним... С тех пор он пребывает
во свете, или, скорее, со светом, и уже не в экстазе находится, но и
самого себя, и то, что окружает его, и ближних своих видит...2

1 Лествица, 27 [1109 BD].
2 Eth. 1, 12, 329–435 (329–339, 373–377, 422–426, 433–435). Ср. кон�

цепцию «непрестанного» видения света у «греческого Исаака» (=Иоанна
Дальятского): Слова подвижнические, 43 [177]. Иоанн Дальятский в сво�
ем Письме 40, 3 [432–433] говорит об одном монахе, который при начале
духовной жизни впадал в экстаз всякий раз, когда свет Святой Троицы
являлся ему; позднее видения стали постоянным явлением, он «привык

www.tezaurliturgic.ro



Глава IX. Мистическое богословие преп. Симеона 341

Можно сказать, что, согласно Симеону, есть две стадии экстаза:
импульсивный, восторженный экстаз новоначальных и непрестан�
ный экстаз совершенных. Последний есть созерцание Божествен�
ного света без собственно «экстатических» признаков — потери
самосознания, выхода из тела и пр. Первый вид экстаза по мере пре�
успеяния человека на пути подвижничества должен постепенно
уступать место второму.

К этой идее Симеон, вероятно, пришел благодаря особенностям
его собственного мистического развития — от драматичных и ред�
ких экстазов в юности1 к более частым, но, возможно, менее эмоци�
онально окрашенным видениям и откровениям в зрелости. Никита,
который знал Симеона в последние годы его жизни, говорит о «при�
вычных» для него созерцаниях и озарениях (ô§í óõíÞèùí èåùñé§í

êár dëëÜìøåùí)2. Мистический опыт Симеона был исключительным
даже по сравнению с другими великими представителями восточно�
христианской Традиции. То, о чем Павел упоминает как о событии
четырнадцатилетней давности и чем «хвалится» четырнадцать лет
спустя (ср.: 2 Кор. 12:2–4), Симеон испытывал многократно, чтобы
не сказать — регулярно. А достижения великих святых, вызывав�
шие удивление агиографов, Симеон считал свойственными новона�
чальным.

к красоте, превосходящей всякую красоту», и приобрел чувство
постоянного присутствия Бога.

1 Тех, что описаны в 22�м и 16�м Огласительных Словах: временнóй
разрыв между ними — около семи лет.

2 Житие, 111, 3–4. К этому свидетельству Никиты имеется интерес�
ная параллель в «Жизни Плотина», написанной его учеником Порфирием.
Согласно последнему, Плотин «многократно (ðïëëÜêéò) возносился… к вер�
ховному и над всем сущему Богу...». По утверждению Порфирия, он четы�
ре раза видел своего учителя в состоянии экстаза; про себя же прибавля�
ет, что лишь однажды сам достиг этого состояния, в возрасте шестидесяти
восьми лет. См.: Порфирий. Жизнь Плотина, 23, 7–24 [цит. по: Плотин.
Эннеады. Т. I. С. 26–27].

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание342

5. Бесстрастие

Тема бесстрастия проходит через все творчество Симеона. Что под�
разумевает термин PðÜèåéá («бесстрастие») в контексте его духовного
учения и святоотеческого Предания в целом?

Этот термин берет начало в древнегреческой философии, где он озна�
чал безучастность, бесчувствие, свободу от страданий, в противополож�
ность ðÜèïò («страсти», «страданию»)1. В стоицизме термин отражал
идеал бесстрастности, покоя, отсутствия эмоций, что считалось каче�
ствами истинного óïöüò («мудреца»)2. Плотин рассматривал PðÜèåéá

как отрешенность от всего чувственного, отречение от родных и дру�
зей, освобождение от всех эмоций и желаний, от самого мышления3;
ум должен быть бесстрастным, чтобы обладать способностью прони�
кать в область мысленного4.

Стоические корни термина PðÜèåéá можно различить и у хрис�
тианских авторов5. В частности, Климент Александрийский гово�
рит об PðÜèåéá как о равнодушии и отрешенности, которые требу�
ются от истинного гностика (ãíùóôéêüò — эквивалент стоического
óïöüò)6. Максим Исповедник различает четыре степени PðÜèåéá:
1) недвижность тела на греховные дела; 2) полное отвержение ду�

1 См.: Аристотель. Никомахова этика, 2, 2, 5 [1104b], и др. О различ�
ных значениях слова PðÜèåéá как в греческой философии, так и в святооте�
ческом богословии см.: Ware. Pathos. Значение термина PðÜèåéá в немалой
степени зависит от того, какое значение тот или иной автор вкладывает в
термин ðÜèïò (страсть).

2 Ср.: Персей. Фрагменты [цит. по: Фрагменты стоиков, 449 = I, 99];
Диоген Лаэртский. О жизни философов, VII, 117 [346]; Сенека. Письма,
I, 9, 1–2 [17]. Ср.: Rist. Philosophy, 31, и др.

3 Ср.: Эннеады, 4, 3, 32 [100].
4 Эннеады, 4, 6, 2, 18–22 [174].
5 Ср.: Lampe. PGL, 170. О бесстрастии см. статью Г. Барди в DSp 1,

727–746. Ср.: Lot�Borodine. Déification, 70–86; Miquel. Lexique, 119–129.
6 Строматы, 4, 22 [309]; 6, 9 [468]; 6, 13 [484]. Ср. также мысль об истин�

ном философе как PðáèÞò у Григория Богослова: Слово 26, 13 [256–258].

www.tezaurliturgic.ro



Глава IX. Мистическое богословие преп. Симеона 343

шой всякой страстной мысли; 3) полная невозмутимость желатель�
ной части души (dðéèõìßá) и неподвластность ее страстям; 4) пол�
ное отвержение всякого чувственного образа страстей1. Все четы�
ре степени определяются в отрицательных выражениях.

Наряду с таким пониманием развивается и другое, более положи�
тельное: PðÜèåéá как господство над страстями и стяжание всех добро�
детелей, включая смирение и любовь. Уже Евагрий говорит об PðÜèåéá

как полноте Божественной любви: «Состояние молитвы есть навык
бесстрастия, который благодаря наивысшей любви восхищает на ду�
ховную высоту философствующий ум»2. Согласно Иоанну Лествични�
ку, «украшение бесстрастия — добродетели»3; само же бесстрастие
есть «совершенное совершенных несовершаемое совершенство» (¹
ôåëåßá ô§í ôåëåßùí PôÝëåóôïò ôåëåéüôçò)4. Бесстрастный — тот, кто «душу
свою представил лицу Господню, всегда простираясь к Нему, даже и
выше сил своих»5. Лествичик тесно связывает бесстрастие со смирени�
ем6; как мы помним, именно он высказал мысль о том, что бесстрастный
должен скрывать под мнимыми страстями свое бесстрастие7.

В аскетической литературе часто говорится о том, что бесстрастие
сопутствует созерцанию и ведет к обожению. «Тот, кто достиг бесстрас�
тия, пребывает в созерцании», — утверждает Ориген8. «Человек обоvжи�
вается бесстрастием», — считает Климент Александрийский9. Бесстра�
стие отождествляется с Царством Небесным10, с «духовным суббот�

1 Вопросоответы, 55, 15–18 [523].
2 О молитве, 53 [1177 C]. Cp.: Практик, 81 [670].
3 Лествица, 29 [1148 B].
4 Там же [1148 C].
5 Там же [1148 B].
6 Там же, 26 [1092 C]: «Множество смирения есть матерь бесстрас�

тия». Ср.: Там же, 25 [992 BC], и др.
7 Там же, 26 [1064 BC] и 25 [997 BC]. Cp. сказанное в Главе III о бес�

страстии Симеона Студита. Учение Иоанна Лествичника о бесстрастии
рассмотрено в: Chryssavgis. Ascent, 184–188.

8 Толкование Притчей, 31, 21 [252 B].
9 Строматы, 4, 23 [315].

10 Евагрий. Практик, 2 [498].

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание344

ствованием»1, с усыновлением Богу2. Макарий Египетский считает бес�
страстие плодом любви и ставит его выше, чем дар исцеления, гнозис и
откровение:

...Душа, уготовившая себя в невесту Небесному Жениху, при�
нимает в залог от Духа дарования или исцелений, или знания, или
откровения, но не успокаивается на этом, пока не достигнет совер�
шенного общения (êïéíùíßáí), т. е. любви, которая, будучи неизмен�
ной и непреткновенной, бесстрастными и непоколебимыми делает
возжелавших ее3.

Аскетическая и агиографическая литература содержит многочис�
ленные примеры бесстрастия святых и праведных людей. Одним из
конкретных его проявлений, о котором часто говорится в аскетической
письменности, является бесстрастное отношение монаха к женщинам.
Так, в «Изречениях пустынных отцов» есть рассказ об авве Серапио�
не, который провел ночь в комнате блудницы за чтением Псалтири4.
Максим Исповедник утверждает, что, когда монах достиг высокой сте�
пени нравственного совершенства, он смотрит на женское тело с бес�
страстием ума5. Иоанн Лествичник в качестве примера «высочайшей
степени чистоты» пересказывает эпизод из агиографического источ�
ника: «Некто, увидев необыкновенную женскую красоту, весьма про�
славил о ней Творца и от одного этого видения возгорелся любовью
к Богу и пролил источник слез»6. Среди других примеров бесстрастия

1 Максим Исповедник. Главы богословские, 1, 53 [1101 D].
2 Иоанн Лествичник. Лествица, 30 [1156 B].
3 Макарий Египетский. Духовные беседы, 45, 7 [300].
4 Изречения пустынных отцов. Серапион, 1 [413 A — 416 C].
5 О любви, 2, 87 [137]. Ср., однако, мысль «греческого Исаака» (Иоан�

на Дальятского): «Лучше тебе проглотить смертельный яд, нежели есть с
женщиной, даже если она тебе мать или сестра», см.: Исаак Сирин. Слова
подвижнические, 7 [32].

6 Лествица, 15 [892 D]. Cр. эпизод с Нонном, епископом Илиополь�
ским, в Житии св. Пелагии [665 AB]. В монашеской литературе женщина

www.tezaurliturgic.ro



Глава IX. Мистическое богословие преп. Симеона 345

упоминается слушание мирских песней без вреда от них; боголюбивые
души, говорит Лествичник, исполняются утешения, слез и Божествен�
ной любви от «мирских или духовных песен»1.

Симеон прекрасно знаком с преданием, на которое опирается, когда
пишет следующие строки:

Ибо о том, что всякому из истинно подвизающихся возможно
прийти в такую свободу и [что] ставшему однажды причастником
благодати Божией [возможно] достичь бесстрастия души и тела, так,
чтобы не только, вкушая пищу вместе с женщинами и беседуя с
ними, оставаться несмущенным и бесстрастным, но и вращаясь сре�
ди городов, слыша поющих и играющих на кифарах и видя смею�
щихся и танцующих и играющих, не испытывать никакого вреда —
[об этом] свидетельствует все Писание, и вся история и деяния свя�
тых приводят нам такие свидетельства...2

традиционно считается источником плотского вожделения: о необходи�
мости избегать всякого общения с женщинами говорится постоянно. Не
следует забывать, что в византийской монашеской литературе почти пол�
ностью господствовали писатели�мужчины; очень редким исключением
являются несколько монахинь (в частности, амма Синклитикия), чьи вы�
сказывания включены в «Изречения пустынных отцов». Ср.: Ward. Apo�
phthegmata. Гораздо больше говорится о том, что следует избегать женщин,
чем о том, как сохранять бесстрастие при общении с ними. Сам Лествич�
ник, после эпизода с Нонном, рассказывает о том, как «бес плотского сладо�
страстия», чтобы погубить инока, наводит на него крайнее благоговение и
производит в нем источники слез, когда он сидит с женщинами и поучает
их о смерти, Суде и целомудрии, см.: Лествица, 15 [893 C].

1 Лествица, 15 [893 A]. Cp.: Истории египетских отшельников, 67 [395].
Оба текста — скорее исключения. В раннехристианской литературе мир�
ское пение, светская музыка и особенно игра на музыкальных инструмен�
тах обычно считались бесовским делом, см.: Климент Александрийский.
Педагог, 2, 4 [181–182]; 3, 11 [280]; Григорий Богослов. Слово 5, 35 [364–
368], и др. Cp.: McKinnon. Music, 1 ff.

2 Eth. 6, 36–46.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание346

6�е Нравственное Слово, откуда взята эта цитата, целиком посвяще�
но теме бесстрастия. Симеон говорит здесь, что часто спорил с некото�
рыми «в миру» ðåñr dìðáèåßáò êár Pðáèåßáò («о страстности и бесстрас�
тии»)1. Почти все участники споров, в том числе и «те, кто казался себе
совершенным в добродетели и кто обладал именем и известностью в
миру»2, считали, что «невозможно человеку взойти на такую высоту
бесстрастия, чтобы беседовать и есть вместе с женщинами и [при этом]
не претерпевать никакого вреда и не испытывать втайне никакого движе�
ния или осквернения»3. Свое учение о бесстрастии Симеон развивает
именно как опровержение такого мнения.

После только что приведенной ссылки на жития святых Симеон
перечисляет средства, к которым следует прибегать, дабы достичь бес�
страстия, а затем обращается к описанию мистической погони души за
Богом. Достижение бесстрастия, по мысли Симеона, совпадает с тем
моментом, когда душа, долго искавшая Бога, наконец, находит Его и
«хватается» за Него. Происходит всецелое соединение человеческой
души с Богом, которое есть цель всего подвижничества:

[Достигший бесстрастия], когда, после продолжительного бега,
устает и достичь [цели] не может... тогда видит, за Кем он гнался, и дого�
няет убегающего и хватает вожделенного и становится весь вне мира
и забывает весь мир, сочетается с ангелами, смешивается со светом,
вкушает жизнь, сплетается с бессмертием, пребывает во вкушении
сладости, восходит на третье небо, восхищается в рай, слышит не�
изреченные глаголы (2 Кор. 12:2–4), входит в брачный чертог
(Мф. 9:15)... наполняется мистической чашей, тельцом упитанным
(Лк. 15:23), хлебом живым (Ин. 6:51), питием жизни (Ин. 4:13–14),

1 Eth. 6, 1–3. Выражение dí êüóìv должно указывать, что споры шли с
«мирскими» (êïóìéêïß), или «светскими» людьми, в отличие от споров о
слезах, о которых говорится в Cat. 4: в последних участвовали как миряне,
так и монахи.

2 Это выражение указывает на то, что оппонентами Симеона были в
данном случае представители константинопольской знати.

3 Eth. 6, 3–10.

www.tezaurliturgic.ro



Глава IX. Мистическое богословие преп. Симеона 347

непорочным агнцем, умопостигаемой манной (Исх. 16:4), наслаждает�
ся всеми теми благами, на которые даже ангельские силы не дерзают
взглянуть без страха (1 Петр. 1:12)... И бывает душа для тела тем же,
чем Бог стал для души, как говорит богословский глас...1 Тело, душа и
Бог: эти три! Бог безначальный, бесконечный, неприступный... бесстра�
стный... смешивается с умной душой ради моей души, как где�то сказал
некто2, чтобы и дух спасти, и плоть обессмертить3.

Этот отрывок, богатый библейскими аллюзиями и включающий две
цитаты из Григория Богослова, вместе с приведенным выше текстом сви�
детельствует о том, что Симеон использует любую возможность для до�
казательства соответствия своего учения о бесстрастии Священному
Писанию и церковному Преданию: он обращается не только к новоза�
ветным текстам, но и к агиографическим и патристическим источникам.

Мы уже упоминали, что для Симеона воплощением бесстрастия
был его духовный отец Симеон Студит: в Гимне 15�м Симеон утвержда�
ет, что Студит был настолько вне страстей, что не стыдился наготы —
ни чужой, ни своей собственной4. В глазах Симеона его учитель был
неким связующим звеном между ним самим и святыми древности, рав�
но как и живым доказательством того, что идеал бесстрастия по�преж�
нему достижим в его времена:

Он имел всего Христа и сам весь был Христом,
И все свои члены и члены всякого другого,
По одному и все [в совокупности] он всегда видел,

как Христа,
И оставался неподвижным, невредимым и бесстрастным,
Ибо сам был всецело Христом и видел Христа во всех
Крестившихся и облекшихся во всего Христа5.

1 Григорий Богослов. Слово 2, 17, 14–15 [112].
2 Он же. Слово 45, 9 [683 C].
3 Eth. 6, 114–145.
4 Hymn 15, 205–208.
5 Hymn 15, 209–214.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание348

Даже если ты, будучи нагим, делаешься «женонеистовым», подобно
ослу или коню, то со святыми так не бывает, утверждает Симеон1.

В этом Гимне Симеон развивает традиционное учение о том, что
бесстрастный способен смотреть на женщину без вожделения. Для
Симеона чрезвычайно важной является мысль о присутствии Христа
во всех членах человеческого тела: эта мысль раскрывается в контек�
сте его учения об обожении человека2. Может, однако, показаться, что
она здесь выражена с необычной для аскетической литературы резко�
стью, особенно если сравнить свидетельство Симеона о своем духов�
ном отце с тем, что обычно пишут агиографы о своих героях. Афанасий
Великий, в частности, сообщает нам, что Антоний и его ученик Феодор
не хотели видеть друг друга нагими, когда им пришлось переправлять�
ся через реку; Антоний стыдился даже собственной наготы3. О другом
святом, Никифоре Милетском, известно, что он никогда не допускал,
чтобы кто�либо коснулся его тела или даже взглянул на него4. У Симео�
на совершенно отсутствует этот традиционный для монашества страх
перед наготой.

В «Главах» Симеон высказывается на тему бесстрастия более сис�
тематично; в частности, там он говорит о различных степенях бесстрас�
тия. Как мы помним, Максим Исповедник писал о четырех степенях
бесстрастия, из которых первая представляет собой бесстрастие тела,
второе и третье — души, а четвертое — ума. Симеон тоже делает раз�
личие между бесстрастием тела и бесстрастием души, считая второе
более высоким состоянием, чем первое:

1 Hymn 15, 215 и сл.
2 Этому учению посвящен следующий, заключительный раздел настоя�

щей Главы.
3 Афанасий Александрийский. Житие преп. Антония, 60, 5–7 [294–

296]. Cp.: Там же, 47, 3 [264]: «Никто не видел его обнажившимся; никто не
мог видеть обнаженного тела Антониева». Ср.: Палладий. Диалог о жизни
св. Иоанна Златоуста, 17 [346–348].

4 Житие св. Никифора Милетского [31]. Cp. также слова «греческого
Исаака» (Иоанна Дальятского): «Не обнажай никакую часть своего тела
ни перед кем, и не касайся чужого тела... и не допускай никого коснуться
твоего тела», см.: Исаак Сирин. Слова подвижнические, 7 [32].

www.tezaurliturgic.ro



Глава IX. Мистическое богословие преп. Симеона 349

Иное есть бесстрастие души, и иное — бесстрастие тела. Ибо пер�
вое освящает тело... а второе само по себе [т. е. без первого] не прино�
сит никакой пользы тому, кто приобрел его1.

Давая в «Главах» другое толкование термину PðÜèåéá, Симеон гово�
рит о бесстрастии ума; этот текст можно считать суммарным изложе�
нием его учения о бесстрастии:

Я называю бесстрастием не только то, чтобы кому�либо стать вне
действия страстей, но и чтобы ему быть чуждым пожеланий их. И не
только это, но чтобы нам еще и обнажиться своим умом от мысли
о них, так что, когда только захотим, бываем выше небес, став вне
всего видимого и чувственного, т. е. когда наши чувства заключа�
ются и ум наш вступает в сверхчувственное, силою увлекая с собою
чувства, как орел — собственные крылья2.

Здесь бесстрастие приравнивается к полному переходу от мира сего
к веку будущему: оно есть не только преодоление страстей, но и выход
за пределы чувственного, всецелое приобщение человека к Божеству.

6. Обо vжение

Мы подошли к последнему пункту нашего исследования — учению
Симеона об обожении человека.

Тема обожения является центральным пунктом богословия, аске�
тики и мистики Православной Церкви3. Эта тема уходит корнями как в

1 Cap. 1, 86.
2 Сар. 3, 33.
3 Среди общих работ, посвященных вопросу обожения, см.: Попов.

Идея обожения в древне�восточной Церкви (одна из первых научных ста�
тей по этому предмету); Gross. Divinisation (первое систематическое иссле�
дование предмета); Lot�Borodine. Déification; Congar. Déification. См. так�
же статью И. Дальмэ в DSp 3, 1376–1389. Из последних работ греческих
ученых назовем: Mantzaridis. Deification (посвященную главным образом

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание350

библейскую, так и в античную философскую традицию1. Наиболее
значительным эллинистическим элементом этого учения является
словоупотребление: как указывает И. Дальмэ, язык, которым пользу�
ются Отцы Церкви, говоря об обожении, чужд библейскому языку,
подчеркивающему абсолютную трансцендентность Божественного2.
Впрочем, можно привести немало текстов из Евангелий и апостольс�
ких посланий, которые позднее были положены Отцами Церкви в ос�
нову их учения об обожении. В частности, Сам Христос называл лю�
дей «богами» (Ин. 10:34), цитируя Пс. 81:6. В корпусе писаний Иоанна
Богослова мы встречаем идею о нашем усыновлении Богом (Ин. 1:12)
и о подобии Божием в нас (1 Ин. 3:2). Апостол Петр говорит о людях
как «причастниках божеского естества» (2 Петр. 1:4). В посланиях
апостола Павла мы находим развитие библейского учения об образе
и подобии Божием в человеке (ср.: Рим. 8:29; 1 Кор. 15:49; 2 Кор.
3:18; Кол. 3:10), учение об усыновлении людей Богом (Гал. 3:26; 4:5)
и образ человека как храма Божия (1 Кор. 3:16). Эсхатологическое
видение апостола Павла характеризуется мыслью о прославленном
состоянии человечества после воскресения, когда человечество бу�
дет преображено и восстановлено под своим Главой — Христом (Рим.
8:18–23; Еф. 1:10) и когда Бог будет «все во всем» (1 Кор. 15:28).

Эти новозаветные идеи получили развитие у Отцов Церкви II в.
Игнатий Антиохийский называет христиан èåïöüñïé («богоносца�
ми»)3 и говорит об их единении с Богом, причастности Ему4. У Ири�
нея Лионского мы находим концепцию «рекапитуляции» — возвра�

Григорию Паламе), а также: Nellas. Deification. См. также две диссерта�
ции: Cullen. Deification; Russell. Deification (последняя представляет со�
бой на сегодня самое исчерпывающее исследование на данную тему).

1 Библейская (в том числе новозаветная) и иудейская основа этого
учения pассмотрена в: Gross. Divinisation, 70–111; Russell. Deification, 100–
220. Эллинистические аналогии см. в: Gross. Divinisation, 5�69; Russell.
Deification, 44–99. Ср. статью Э. де Пляс в DSp 3, 1370–1375.

2 DSp 3, 1376. О терминологии обожения см.: Russell. Deification, 14–43.
3 Игнатий. Послание к Ефесянам, 9, 2 [66].
4 Там же, 4, 2 [60].

www.tezaurliturgic.ro



Глава IX. Мистическое богословие преп. Симеона 351

щения человечества в первозданное состояние через причастность
Христу1. Ириней подчеркивает взаимосвязь между уподоблением
Бога человеку в Воплощении и уподоблением человека Богу. Сле�
дующие выражения Иринея легли в основу учения об обожении:

[Слово Божие] сделалось тем, что мы есть, дабы нас сделать тем,
что Он есть2.

Слово Божие [сделалось] человеком, и Сын Божий — Сыном Че�
ловеческим, чтобы [человек]... сделался сыном Божиим3.

Утверждение о том, что человек становится богом через Воплоще�
ние Бога Слова, является краеугольным камнем учения об обожении
последующих Отцов Церкви.

Терминологически это учение было разработано Климентом Алек�
сандрийским: у него впервые встречается глагол èåïðïéÝù («сделать
богом», «обоvжить»): «Слово обоживает человека Своим небесным уче�
нием»4. Климент понимает это обожение как нравственное совершен�
ство: в своем совершенном состоянии человек становится «боговид�
ным и богоподобным» (èåïåéäxò êár èåïåßêåëïò)5. Климент рассматривает
обожение в эсхатологической перспективе: «Тех, кто по своей близости

1 Об этом учении см.: Alès. Récapitulation, 185 ff.; Kelly. Doctrines, 170–
174; Lawson. Theology, 140 ff.; Wingren. Man, 79–90; 122–132; 170–180;
192–201.

2 Против ересей, 5, предисловие [15].
3 Там же, 3, 19, 1 [375]. Сp.: Там же, 4, 33, 4 [811–813]. Об обожении у

Иринея см.: Wingren. Man, 207–213.
4 Увещание к эллинам, 11 [81]. Ср.: Gross. Divinisation, 163. О понима�

нии бесстрастия Климентом см.: Butterworth. Deification.
5 Строматы, 6, 9 [468]. Ср.: Педагог, 1, 12 [149]: «…уже здесь, на земле,

быть озабоченными жизнью небесной, в которой некогда будем обожены».
Говоря о нравственном и интеллектуальном аспекте обожения, Климент
отвергает мысль об онтологическом причастии человека к Божеству:
«...[нельзя] считать человека частью Божества и существом Ему едино�
сущным», см.: Строматы, 2, 16 [153].

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание352

к Богу был чист сердцем, ожидает восстановление [в сыновнем достоин�
стве] через созерцание Невидимого. Будут и они наречены богами и со�
престольниками тех, кого Спаситель причислил к богам прежде»1.

Учение об обожении вполне утвердилось в святоотеческом бого�
словии во время антиарианской полемики IV в. Классическая форму�
ла, выражающая обожение человека, содержится у Афанасия: ÁÙô’ò

díçíèñþðçóåí líá ¹ìåsò èåïðïéçè§ìåí — «Он вочеловечился, чтобы мы
обожились»2. Для Афанасия, как и для всех Отцов периода Вселен�
ских Соборов, единственное основание обожения человека — это Во�
площение Слова Божия. Афанасий подчеркивает онтологическую раз�
ницу между, с одной стороны, нашим усыновлением Богу и обожением
и, с другой, сыновством и Божеством Христа: в окончательном обоже�
нии «мы делаемся сынами не подобно Ему, не по естеству и не в пря�
мом смысле, но по благодати Призвавшего»3.

Идея обожения присутствует в творениях Великих Каппадокийцев,
среди которых Григорий Богослов был автором, чаще всего пользовав�
шимся терминологией обожения; Василий Великий и Григорий Нис�
ский более сдержанно используют небиблейские термины4. Впрочем,
Григорий Богослов именно в уста Василия вкладывает следующие зна�
менательные слова: «Не могу поклоняться твари, будучи сам Божия
тварь и имея повеление быть богом»5. Сам Григорий в развитии темы
обожения ушел далеко вперед по сравнению со своими предшествен�
никами6. Чаще, чем кто бы то ни было до него, он пользуется словом
èÝùóéò и другими терминами, имеющими отношение к этой теме7. Как

1 Строматы, 7, 10 [41].
2 Слово о воплощении Бога Слова, 54, 2 [458]. Ср.: К Адельфию, 4

[1077 А]: «Ибо сделался Он человеком, чтобы в Себе нас обожить».
3 Против ариан, 3, 19 [361 С — 364 А]. Ср. то же различение у Кирилла

Александрийского: Беседы на Евангелие от Иоанна, 1, 9 [133–134].
4 Ср. статью И. Дальмэ в DSp 3, 1382–1383.
5 Григорий Богослов. Слово 43, 48 [228].
6 Ср.: Winslow. Dynamics, 179.
7 Ср.: èÝùóéò, èå’ò ãßãíïìáé, èåüù, èåïðïéÝù, ðïéÝù èåüí и т. д. в Словах 2,

22; 7, 23; 17, 9; 21, 2; 29, 19; 30, 14; 30, 21; 31, 4; 34, 12; 38, 11; 40, 42, и др.

www.tezaurliturgic.ro



Глава IX. Мистическое богословие преп. Симеона 353

у Иринея и Афанасия, обожение у Григория связано с Боговоплощени�
ем1. Григорий повторяет классическую формулу обожения, прибавляя
к ней уточнение tantum — quantum («настолько — насколько»): Бог
стал человеком, «чтобы я мог стать богом настолько, насколько Он стал
человеком»2.

У Дионисия Ареопагита и Максима Исповедника, как и у Григо�
рия, обожение понимается как дар Божественной благодати и как ре�
зультат принятия таинств Крещения и Евхаристии3. Дионисий опре�
деляет обожение как «уподобление Богу и единение с Ним, насколько
возможно»4. Максим за основу своего понимания обожения берет фор�
мулу Иринея—Афанасия5, особенно подчеркивая взаимозависимость
между обожением человека и Воплощением Бога. Он не только ис�
пользует формулу Григория Богослова tantum — quantum, но и при�
дает ей обратный смысл: в лице Христа Бог по человеколюбию вочелове�
чивается и становится человеком «настолько, насколько» человек по
любви обоживается и становится богом6. Взаимозависимость между
Боговоплощением и обожением подчеркивается в следующем тексте
Максима:

1 Слово 30, 14 [256]; cp.: Слово 30, 21 [274].
2 Слово 29, 19, 9–10 [218]. Ср.: Песнопения догматические, 11, 9–10

[471 А]. Учение Григория об обожении подробно рассмотрено нами в другом
месте, см.: Иларион (Алфеев), иеромонах. Жизнь и учение св. Григория,
382–395.

3 Дионисий. О церковной иерархии, 1 [66]; Там же, 2 [70]; Там же, 6
[118–119]; Максим Исповедник. Мистагогия, 24 [704 D]; ср.: Григорий
Богослов. Слово 31, 28, 10 [332] (обожение через Крещение). Относитель�
но связи между обожением и Евхаристией у Максима см.: Völker. Maximus,
473; см. также: Thunberg. Microcosm, 456–458. Подробное изложение кон�
цепции обожения у Максима в целом см. в: Völker. Maximus, 471–489.

4 О церковной иерархии, 1 [66].
5 Ср.: Главы богословские, 2, 25 [1136 B]: «...Бог Слово, Сын Бога и

Отца, для того и стал человеком и Сыном Человеческим, чтобы соделать
людей богами и сынами Божиими…».

6 Максим Исповедник. Амбигва [1113 B]. См. также: Thunberg. Micro�
cosm, 457–459.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание354

Действительно, самое совершенное дело любви и предел ее дей�
ствия — позволить через взаимное соотнесение индивидуальным
свойствам (käéþìáôá) тех, кого она связывает... стать полезными друг
другу, так что человек становится богом, а Бог именуется и является
человеком1.

И Воплощение Бога, и обожение человека, таким образом, понима�
ются как плоды «со�трудничества» (óõíÝñãåéá) Бога и человека.

Суммарное изложение патристического учения об обожении мы
находим у Иоанна Дамаскина. В своем «Первом слове против отвер�
гающих святые иконы», с которым Симеон был, вероятно, знаком2, Да�
маскин, ссылаясь на библейские и святоотеческие тексты, пишет:

Ибо Иоанн Богослов сказал: Возлюбленные! Мы теперь дети
Божии; но еще не открылось, что будем. Знаем только, что,
когда откроется, будем подобны Ему (1 Ин. 3:2)... Ибо как же�
лезо, соединившись со светом, становится светом не по природе, но
по соединению [с огнем] и сопричастности (ìåèÝîåé), так то, что обо�
живается (ô’ èåïýìåíïí), становится богом не по природе, но по при�
частию... А о том, что и святые — боги по обожению, сказано: Бог
стал в сонме богов (Пс. 81:1), [что и произойдет], когда Бог станет
посреди богов, распределяя [степени блаженства] по достоинству,
как говорит Григорий Богослов3.

В аскетической литературе традиционное для Православного Вос�
тока учение об обожении также широко представлено. Вслед за Афа�
насием Великим, Марк Подвижник говорит: «Бог... стал тем, что мы
есть, чтобы нам сделаться тем, что Он есть»4. Диадох Фотикийский в

1 Послание 2 [401 B].
2 По крайней мере, он ссылался на сочинения Иоанна Дамаскина в

ходе полемики с константинопольским Синодом. См.: Житие 89–92.
3 Иоанн Дамаскин. Слова против отвергающих святые иконы, 1, 19

[95]. Ср.: Григорий Богослов. Слово 40, 6 [208].
4 Послание к иноку Николаю [Öéëïêáëßá 1, 134].

www.tezaurliturgic.ro



Глава IX. Мистическое богословие преп. Симеона 355

одной из своих проповедей проводит следующую мысль: то, что при�
надлежит воплотившемуся Богу по Его человеческому телу, принад�
лежит и тем, кому предназначено стать богами, «ибо Бог соделал лю�
дей богами»1.

В сирийской традиции концепцию обожения развивал, в частности,
Ефрем Сирин. По его словам, Бог, создав человека, заложил в него
способность быть «сотворенным богом»2. Поскольку человек оказался
не в состоянии выполнить это предназначение, Бог вочеловечился:
«Всевышний знал, что Адам пожелал стать богом, поэтому послал Сына
Своего... чтобы даровать ему исполнение этого желания»3. Ефрем го�
ворит об «обмене» между Богом и человеком в выражениях, которые
заставляют вспомнить афанасиевскую формулу обожения: «Он даро�
вал нам божество, мы дали Ему человечество»4.

Тема обожения проходит красной нитью и через богослужебные
тексты Православной Церкви5, в которых формула Афанасия встреча�
ется в самых разных модификациях:

Да человека бога соделаеши, человек был еси преблагий Христе6.
Да бога человека соделаеши Человеколюбче, был еси человек7.

1 Слово на Вознесение, 6 [168].
2 Слова о вере, 3, 31–32 [23].
3 Гимны о Нисивине, 69, 12 [II, 112].
4 Гимны о вере, 5, 17 [22]. Тема обожения (обожествления) у Ефрема

подробно рассмотрена в: Brock. Luminous Eye, 148–154; ср. также: Idem.
Introduction, 72–74. Тот факт, что концепция обожения встречается и у
Ефрема, по мнению С. Брока, вносит коррективы в широко распростра�
ненное мнение, будто эта концепция вкралась в восточное христианство
под влиянием эллинизма. См.: Brock. Luminous Eye, 148–149; Idem. Intro�
duction, 73–74.

5 Ср.: Киприан (Керн), архимандрит. Антропология Григория Пала�
мы, 394.

6 Глас 7�й, четверг вечера, стихира [Октоих].
7 Глас 8�й, среда, канон на утрени, песнь 8 [Октоих].

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание356

Днесь Христос на горе Фаворстей, Адамово премени очерневшее
естество, просветив богосодела1.

...Очерневшее Адамово естество, преображься, облистати паки со�
творил еси, претворив е в Твоего Божества славу же и светлость2.

«Во царствии Моем… якоже Бог с вами боги буду»3.

Эти тексты показывают, что для православного христианина уче�
ние об обожении — не предмет богословских спекуляций, но тема по�
стоянного молитвенного размышления.

Прежде чем перейти к Симеону, мы должны отметить две важные
черты, характерные для учения восточных Отцов об обожении. Во�пер�
вых, Отцы Церкви часто говорят об обожении в эсхатологическом кон�
тексте, т. е. говорят о конечном обожении человека в Царствии Небес�
ном. Григорий Богослов, в частности, утверждает, что здесь (díôá™èá),
в настоящей жизни, мы приуготовляемся, тогда как «в ином [мире]»
(Pëëá÷ï™) через стремление к Богу достигаем обожения4. Оконча�
тельное обожение человека представляется Григорию причастием
Божественному свету в Царствии Небесном: «Светом [является] и
тамошняя светлость для очистившихся здесь, когда праведники вос�
сияют, как солнце (Мф. 13:43), и станет Бог посреди их, богов и ца�
рей»5. Вместе с тем, обожение начинается уже здесь: тот, кто пересту�
пил через все земное, говорит Максим Исповедник, вступает в восьмой
день (т. е. в будущий век, уже предвкушаемый в нынешнем веке) и
«вкушает блаженную жизнь Божию... и сам становится богом благо�
даря обожению»6. Суммируя святоотеческое учение словами М. Лот�
Бородиной, можно сказать, что обожение предвкушается и начинает�

1 Преображение Господне. Вечерня, стихира, глас 2�й [Минея]. Ср.:
Утреня, 2�й канон, песнь 3 [Минея].

2 Преображение. Вечерня, стихира глас 1�й [Минея].
3 Великий четверг. Канон, творение Космы Маюмского, песнь 4 [Три�

одь постная].
4 Слово 38, 11 [126].
5 Слово 40, 6 [208].
6 Главы богословские, 1, 54 [1104 AB].

www.tezaurliturgic.ro



Глава IX. Мистическое богословие преп. Симеона 357

ся in via (в земной жизни), но в полноте осуществляется in patria (в не�
бесном отечестве)1.

Вторая характерная черта, на которую мы должны обратить внима�
ние, — представление об участии человеческого тела в обожении: в
этом одно из коренных отличий святоотеческого учения об обожении
от его неоплатонического двойника — идеи о том, что человек может
«быть богом» (эта идея встречается, в частности, у Плотина2). Мака�
рий Египетский упоминает, что тела святых преобразятся, когда свя�
тые окажутся во славе неизреченного света3. Иоанн Лествичник пи�
шет о том, что тела многих святых освятились в течение их земной
жизни «и некоторым образом сделались нетленными от пламени чис�
тоты»4. Когда душа становится богом по сопричастию с Божественной
благодатью, говорит Максим Исповедник, тело обоvживается вместе с
душой5. Святые суть боги, господа и цари; они стали жилищем Бога,
вселившегося в их тела, подчеркивает Иоанн Дамаскин, рассуждая о
почитании мощей святых. Ссылаясь на 1 Кор. 6:19 («тела ваши суть
храм живущего в вас Святого Духа»), он пишет, что тела святых — это
«одушевленные храмы Божии, одушевленные жилища Божии»6.

Сделав эти необходимые замечания, мы можем вернуться к Симеону.
Не случайно самые первые строки «Жития Симеона» Никита посвящает
обожению:

Добродетель есть нечто исполненное теплоты, и не только угли
1 Lot�Borodine. Déification, 21.
2 Ср.: Плотин. Эннеады, 1, 2, 6 [57]: «Стремление [человека] — не

только быть вне греха, но и быть богом». Плотин воспринимал материю
и тело как нечто изначально дурное: материя остается дурной даже тог�
да, когда она причащается интеллигибельной реальности. Ср.: Deck. Na�
ture, 79.

3 Духовные беседы, 5, 8–9 [60–61]: тела христиан будут прославлены
Божественным светом; ср.: 15, 38 [149–150]: «все члены тела… становятся
светом, бывают погружены в свет и огонь и преображены».

4 Лествица, 30 [1157 B].
5 Главы богословские, 2, 88 [1168 A]. Ср. также: Амбигва [1088 C].
6 Точное изложение православной веры, 4, 15, 13–34 [203–204].

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание358

желания способна раздуть, но и саму душу превратить в пламя,
окрылить ум, отторгнув его от земли, вознести к небесам в духе и
всего человека сделать богом. [Таков был] и этот великий Симеон…1

Никита пишет о своем духовном отце как о человеке, достигшем
обожения еще в земной жизни:

Под воздействием энергии Божественного огня становясь еже�
дневно весь словно огонь, весь словно свет, он становится богом по
усыновлению и как сын Божий странным образом уже здесь бесе�
дует с Отцом и Богом, подобно Моисею, с непокрытым лицом...2

В творениях самого Симеона Нового Богослова учение об обожении
занимает центральное место: он говорит об обожении часто и много3.
Можно сказать, что идея обожения — сердцевина всей богословской
мысли Симеона, вокруг которой различные ее элементы выстраивают�
ся в стройную систему. Нам уже неоднократно случалось говорить о
том, как повлияло это учение на основные богословские, антрополо�
гические, экклезиологические, аскетические и мистические идеи Си�
меона. Теперь же мы попытаемся обобщить его учение об обожении и
сделать вывод о том, насколько оно соответствует традиционному уче�
нию, выраженному предшествующими Отцами Церкви.

Симеон почти слово в слово повторяет формулу Афанасия, когда
на вопрос «Для чего Бог стал человеком?» отвечает: «Чтобы человека
сделать богом»4. Обожение для Симеона и традиции, к которой он при�
надлежал, неразрывно связано с Боговоплощением1: это изначальное

1 Житие 1, 1–5.
2 Там же, 111, 10–13. Ср.: Исх. 31:18.
3 Согласно указателям SC, в Гимнах более тридцати мест, где говорится

об обожении (см.: èåïß, èåï™í, èÝùóéò в SC 196, 258–259), а в Словах Бого�
словских и Нравственных — не менее двадцати (см.: èåïðïéÝù, èåüò, èåüù,

èÝùóéò в SC 129, 496–497). В Главах и Словах Огласительных терминоло�
гия обожения тоже постоянно присутствует.

4 Eth. 5, 31–34.

www.tezaurliturgic.ro



Глава IX. Мистическое богословие преп. Симеона 359

христологическое измерение можно увидеть во многих текстах Симео�
на, где речь идет об обожении. «Бог хочет соделать нас из людей богами,
— пишет Симеон. — ...Бог так сильно желает этого, что... выйдя
из недра благословенного Отца Своего, сошел и пришел ради этого на
землю»2. В другом месте Симеон говорит от лица Христа: «Я — Бог,
ставший человеком ради тебя, и вот, как видишь, Я сделал тебя богом и
буду делать»3. Подобно Ефрему, Симеон говорит о «чудесном и новом
обмене» между Богом и человеком: Бог воспринял Свою человеческую
плоть от Приснодевы Марии и дал Ей взамен Свое Божество; ныне Он
дает Свою плоть святым, чтобы обожить их4. Симеон усматривает этот
обмен не только в Богородице и святых, но и в самом себе:

Оставшись неизменным по Божеству, Слово
Сделалось человеком чрез восприятие плоти;
Сохранив неизменным человеком по плоти и по душе,
Оно меня всего сделало богом (ðåðïßçêå èåüí ìå ”ëïí),
Восприняло мою осужденную плоть
И облекло меня во все божество,
Ибо, крестившись, я облекся во Христа...
И как не бог по благодати и усыновлению

(÷Üñéôé êár èÝóåé)
Тот, кто с чувством, знанием и созерцанием
Облекся в Сына Божия?..
Если же в знании, на деле и в созерцании
Бог стал всем человеком,
То надо по�православному мыслить (öñïíåsí “ñèïäüîùò),
Что и я весь чрез приобщение Богу,
В чувстве и знании, не по сущности, но по причастию

1 Pelikan. Spirit, 260.
2 Eth. 7, 598–604.
3 Eth. 5, 314–316.
4 Eth. 1, 10, 118–122. Cp.: Eth. 4, 549–552: «Христос... для того сошел

на землю и стал человеком, восприняв на Себя и нашу земную плоть, чтобы
нас сделать сущностно причастными Его Божеству...».

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание360

(ïÙ÷r ïÙóßu, ìåôïõóßu äÝ)
Сделался, конечно же, богом1.

Симеон, таким образом, считает веру в обожение человека непремен�
ной составляющей православного образа мыслей. Симеон следует тер�
минологии, выработанной более ранними Отцами, когда подчерки�
вает, что обожение человека происходит не по природе или сущности,
но по причастию, по благодати2 и по усыновлению (èÝóåé)3. Вслед за
Дионисием и Максимом, Симеон видит залог обожения через Христа
во святом Крещении («сознательном» Крещении, как он нередко уточ�
няет); достойное принятие Евхаристии — еще один залог обожения,
как уже было указано выше4. Обожение происходит ãíùóô§ò êár ákóèç-

ô§ò («сознательно и ощутительно») — это выражение Симеон широко
использует во многих случаях, в разных контекстах и говоря о самых
разных предметах5.

Подобно многим своим предшественникам, Симеон говорит об обо�
жении человека по смерти и окончательном восстановлении и пре�
ображении всего творения после второго пришествия Христова6. Эс�
хатологическое измерение темы обожения человека развивается, в
частности, в Гимне 27�м, где Симеон описывает посмертную славу
святых:

Ибо хотя Бог почивает во святых,
Но и святые в Боге живут и движутся (ср.: Деян. 17:28)...
О чудо! Как ангелы и сыны Всевышнего
Будут они после смерти богами, пребывающими с Богом:

1 Hymn 50, 184–202.
2 Ср.: Eth. 5, 459; Eth. 6, 200–201; Hymn 8, 12; 19, 56; 30, 485; 54, 135,

и др.
3 Cp.: Cat. 15, 98; Theol. 2, 314; Eth. 1, 12, 309; Eth. 2, 7, 196; Hymn 7, 40;

44, 269; 52, 77, и др.
4 См. разделы о Крещении (Глава VIII) и Евхаристии (Глава II).
5 Ср.: Krivochéine. SC 96, 151–159.
6 См. особенно: Eth. 1, 4.

www.tezaurliturgic.ro



Глава IX. Мистическое богословие преп. Симеона 361

С [Богом] по естеству — [боги], уподобившиеся Ему
по усыновлению1.

В других местах Симеон говорит о мощах как свидетельстве оконча�
тельного обожения святых, чьи тела, будучи соединены с обоvженными
душами, сохраняются на протяжении многих лет нетленными, сберегае�
мые для завершающего восстановления и нетления2. Приводя эти аргу�
менты, Симеон следует Иоанну Дамаскину, который, как мы видели, тоже
утверждал, что святые становятся богами по усыновлению, и ссылался
на нетление их останков.

Хотя окончательное воскресение человеческого естества наступит
в будущем веке, процесс обожения начинается в настоящей жизни.
Предвкушение «восьмого дня», опыт рая и залог Царства Небесного
даруются здесь3, и лишь те, кто стал «небесным и Божественным» во
время земной жизни, войдут в это Царство по смерти4. По Симеону,
обожение включает в себя и человеческую инициативу, и Божие снис�
хождение: по его учению, тот, кто забыл весь мир и совлекся всего земно�
го, приобретает первозданную цельность ума, после чего Сам единый
Бог соединяется с ним и через это соединение полностью обоживает
его5. Чтобы описать, как такое обожение изменяет человеческое есте�
ство, Симеон использует традиционный образ железа в огне, которым
в этом же контексте пользовался Иоанн Дамаскин (см. цитату выше):
как огонь сообщает железу свои свойства, не воспринимая темноту
железа, так Святой Дух дарует людям Свое нетление и бессмертие,
преображает их в свет и дарует полное уподобление Христу6. Следо�
вательно, обожение — это восстановление в человеке его изначального
подобия Богу, Который, по словам Симеона, «не завидует тому, чтобы
смертные через Божественную благодать являлись равными Ему... но

1 Hymn 27, 90–95.
2 Eth. 1, 3, 112–119.
3 Ср.: Hymn 1, 73 и сл.; 17, 851–854; 19, 107–146, и др.
4 Hymn 44, 405–424.
5 Hymn 29, 254–285.
6 Hymn 44, 365–383.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание362

утешается и радуется, когда видит нас... такими по благодати, каким
Он был и остается по природе»1.

По мысли Симеона, обожение — постепенный процесс, который
предполагает путь через различные последовательные этапы. В 14�м
Огласительном Слове Симеон говорит о том, как человек через соблю�
дение заповедей Божиих постепенно достигает состояния, при кото�
ром греховные помыслы оставляют его ум и страсти утихают; тогда
человек обретает смирение и сокрушение, смывающие с его души вся�
кую скверну, после чего приходит к нему Дух Святой2. Чем усерднее
человек соблюдает заповеди Божии, тем более очищается, озаряется
и просвещается3. Он получает от Духа новые очи и новые уши, посред�
ством которых видит и слышит духовно: в этом состоянии Бог «стано�
вится для него всем, чего бы он ни возжелал, или даже и больше того,
что желает»4. Человек тогда уже постоянно видит Бога и созерцает
славу своей души, ибо он окончательно озарен и просвещен Богом5.

В другом месте, ссылаясь на Григория Богослова, Симеон говорит,
что процесс обожения не имеет конца:

Совершенствование беспредельно (Pôåëxò ¹ ôåëåéüôçò),
А это начало — опять же, предел.
Каким же образом предел? — Как Григорий
Богословски сказал:
«Озарение есть
Предел всех вожделевающих,
А Божественный свет —
Упокоение от всякого созерцания»6.

Итак, и Григорий Богослов, и Симеон Новый Богослов считают, что
1 Hymn 44, 384–393.
2 Cat. 14, 60–94.
3 Cat. 14, 117–119.
4 Cat. 14, 123–144.
5 Cat. 14, 177–194.
6 Hymn 23, 413–420; cp.: Григорий Богослов. Слово 39, 8 [164]. Мысль

о бесконечном совершенствовании развивается также в Hymn 1, 180–183:

www.tezaurliturgic.ro



Глава IX. Мистическое богословие преп. Симеона 363

обожение есть прежде всего озарение Божественным светом и причастие
ему: в этом заключается предел всякого желания. Как уже было отмече�
но, Симеон часто связывает две темы — Божественного света и обоже�
ния. «Через покаяние, — говорит он, — [люди] становятся сынами Твое�
го Божественного света. Ведь свет, конечно же, рождает свет: поэтому и
они делаются светом, чадами Божиими, как написано, и богами по благо�
дати»1. В другом месте Симеон обращается к своим читателям: «Поста�
райтесь... возжечь умственный светильник души, дабы вы сделались сол�
нцами, светящими в мире... дабы вы стали, как боги»2. Когда
Божественный свет озаряет нас, мы становимся богоподобными и «бога�
ми, видящими Бога»3. Ссылаясь на собственные видения света, Симеон
говорит о том, как посредством их Бог совершенно обновил его, обес�
смертил и «сделал христом»4.

Обожение через озарение Божественным светом было опытно пере�
жито Симеоном: вот почему он постоянно возвращается к этой теме.
В Гимнах Симеон особенно часто развивает тему обожения в автобио�
графическом ключе. Мы ограничимся одним наиболее характерным тек�
стом, а именно, Гимном 15�м. Этот текст представляет особый интерес:
по силе воздействия и новизне изложения он уникален для всей визан�
тийской святоотеческой литературы. Симеон говорит здесь о полном
преображении человеческого естества, включая тело и все его члены:

Мы делаемся членами Христовыми5, а Христос —
нашими членами:

И рука у меня, несчастнейшего, и нога — Христос.

«Ибо преуспеянию во веки не будет конца, так как остановка в возраста�
нии будет означать предел беспредельного и постижение совершенно не�
постижимого». О близком сходстве этого места с учением Григория Нис�
ского см.: Василий (Кривошеин), архиепископ. Симеон, 345.

1 Hymn 8, 10–12.
2 Hymn 13, 12–18.
3 Hymn 15, 105–108.
4 Hymn 30, 358–361.
5 Ср.: Игнатий Антиохийский. Послание к Ефесянам, 4, 2 [60]: «[Бoг

Отец] признал вас членами Своего Сына».

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание364

А рука Христова и нога Христова — это я, несчастный.
Я двигаю рукой, и рука моя есть весь Христос, —
Ибо Божественное Божество ты должен

считать неделимым,—
Я двигаю ногой, и вот, она блистает, как Он.
Не говори, что я богохульствую, но прими это
И поклонись Христу, делающему тебя таким!
Ибо если и ты пожелаешь, сделаешься членом Его.
И таким образом все члены каждого из нас в отдельности
Сделаются членами Христа, а Христос — нашими членами;
И все неблагообразные [члены] Он сделает

благообразными1,
Украшая их красотой Божества и славой,
А мы тогда сделаемся богами,

сопребывающими с Богом...2

Обожение, по Симеону, есть столь полное и всецелое преображе�
ние естества человека, что оно охватывает все его члены и пронизывает
их светом — в том числе и те, которые обычно считаются «неблагообраз�
ными». Уже Максим Исповедник утверждал, что тело обоживается
вместе с душой; Симеон же наглядно демонстрирует, как это происхо�
дит. Он не колеблясь доводит святоотеческое учение об обожении до
его логического завершения и пишет строки, которые вот уже много
веков смущают его читателей:

«Итак, узнав это, ты отнюдь не устрашился или
       не постыдился

[Сказать], что и палец мой — Христос, и
[детородный] член?..

Но когда ты говоришь, что Он подобен постыдному члену,
Я подумал, что ты богохульствуешь!»
Плохо, значит, ты понял меня, ибо это не постыдно.
Члены Христовы [суть] сокрытые [члены],

1 Симеон использует выражение апостола Павла из 1 Кор. 12:23–24.
2 Hymn 15, 141–154.

www.tezaurliturgic.ro



Глава IX. Мистическое богословие преп. Симеона 365

  ибо их покрывают,
И потому они более досточестны, чем прочие,
Как незримые для всех сокрытые члены Сокровенного,
От Которого в Божественном соитии дается и семя
Божественное, ужасно образовавшееся

в Божественный образ, —
[Дается] от Самого всего Божества, ибо весь Бог —
Тот, Кто соединяется с нами: о страшное таинство!
И поистине бывает брак, неизреченный и Божественный.
Он смешивается с каждым в отдельности...
И каждый соединяется с Владыкой1.

Cимеон говорит здесь о Воплощении Бога, которое и в других мес�
тах он называет «таинственным браком» Бога с человечеством2. Через
Свое Воплощение Бог обожил человеческое тело; следовательно, тот,
кто стыдится тела, стыдится Самого Бога3. В XIII в. анонимный пере�
писчик Гимна 15�го снабдил приведенное место схолией, в которой,
сославшись на 1 Кор. 6:15 («Отниму ли члены у Христа, чтобы сделать
их членами блудницы?»), отметил, что человек соединяется с блудни�
цей не «иным каким�либо членом», а именно тем, о котором упоминает
Симеон4. Ссылаясь на апостола Павла, автор схолии, вероятно, хотел
доказать православие и традиционность Симеона. Доводы переписчи�
ка, однако, убедили не всех позднейших редакторов: некоторые из них
предпочитали опустить двусмысленные места5 или вовсе не включить
Гимн 15�й в свои издания6.

По нашему мнению, автор схолии вполне справедливо стремился по�

1 Hymn 15, 160–177.
2 См., в частности, Eth. 1, 8.
3 Как известно, Плотин «стыдился того, что он во плоти». См.: Порфи�

рий. Жизнь Плотина 1, 1–2 [Цит. по: Плотин. Эннеады. Т. I. С. 1]. Нам не
кажется, однако, что в этом месте Симеон имеет в виду неоплатоников; он,
скорее, полемизирует со своими современниками.

4 См.: SC 156, 298–300 (схолия).
5 Так в латинском переводе Понтана, см.: PG 120, 531.
6 Так в DZ.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание366

казать, что даже столь необычный и исключительный текст Симеона,
как его 15�й Гимн, является вполне традиционным по содержанию: идеи,
выраженные в нем, укоренены в православном Предании. Симеон стро�
ит свое учение на словах апостола Павла: «Тела ваши суть члены Хрис�
товы» (1 Кор. 6:15). Он также следует учению Максима Исповедника и
Иоанна Дамаскина о причастности тела обожению. Необычность приве�
денного текста заключается в том, какими словами и образами облек
Симеон традиционное учение об обожении. Так, не довольствуясь ска�
занным о мужских членах, Симеон настаивает на том, что Христос обо�
жил и женские ложесна:

Ты говоришь: «Не стыдно ли тебе…
Низводить Христа в постыдные члены?»
Я же снова говорю тебе: «Усмотри Христа и в ложеснах,
И помысли о том, чтó в ложеснах, и о Том, Кто вышел

  из ложесн,
И через что прошел Бог мой, выходя [из ложесн]»1.

Для византийской церковной гимнографии обращение к теме ло�
жесн («утробы») Приснодевы, через которые проходит Христос, впол�
не традиционно2. Тем не менее, вполне понятно, почему Гимн 15�й в
целом мог шокировать современников Симеона, особенно монахов, для
которых, конечно же, был непривычен такой реализм в изложении.
Но очевидно и другое: Симеон не выдвигает какие�то принципиально
новые идеи; он лишь развивает святоотеческое учение об обожении
человеческого тела, подчеркивая, что обожение — не абстрактная тео�
рия, а реальность, которую он сам опытно пережил.

Учение об обожении человека — кульминация всей богословской

1 Hymn 15, 193–197.
2 Ср., например, некоторые тексты, посвященные Рождеству Христо�

ву: «Велие и преславное чудо совершися днесь: Дева раждает, и утроба не
истлевает» (стихира на литии, глас 2�й); «Превечное Слово, яко благоволи
Сам запечатанную утробу проити, истощанием странным» (утреня, канон
2�й, песнь 4) и др. [Минея праздничная].

www.tezaurliturgic.ro



Глава IX. Мистическое богословие преп. Симеона 367

системы Симеона, его антропологии, аскетики и мистики. В заключение
этого раздела мы приведем текст, в котором все основные богословские
и антропологические идеи Симеона сочетаются с учением об обожении
и помещены в триадологический контекст, так что отрывок этот может
служить своего рода суммарным изложением всего учения Симеона:

Бог свет есть, и с кем Он соединится, тем уделяет, по мере очи�
щения, от Своего сияния... О чудо! Человек соединяется с Богом
духовно и телесно, ибо не отделяется ни душа от ума, ни тело от
души, но благодаря сущностному соединению [человек] становит�
ся триипостасным по благодати, а по усыновлению — единым бо�
гом из тела, души и Божественного Духа, Которому он приобщил�
ся. И исполняется тогда сказанное пророком Давидом: Я сказал:
вы — боги, и сыны Всевышнего — все вы (Пс. 81:6). Сыны Всевыш�
него — т. е. по образу и подобию Всевышнего1.

* * *

Исследование связей между Симеоном и святоотеческим Предани�
ем Православного Востока в Главах IV–IX привело нас к следующим
заключениям:

1. Симеон был начитан в богословской, аскетической и мистической
литературе Восточной Церкви, хотя он не так часто приводит прямые
цитаты из Отцов Церкви. Его любимый и чаще других цитируемый ав�
тор — Григорий Богослов; в аскетических вопросах он нередко следует
за Иоанном Лествичником.

2. Симеон высоко ценил агиографическую литературу, считая ее
источником вдохновения для своих современников. Он исходил из того,
что жития древних святых отражают живой опыт православной веры,
и утверждал, что этот опыт не прервался в его времена.

3. В своей триадологической полемике Симеон высказывался против
любой рационализации троического богословия, тем самым предвосхи�

1 Cat. 15, 68–80.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание368

тив споры 1160�х гг. Язык и словоупотребление Симеона, особенно в его
богословских трактатах, являются традиционными и точными.

4. В своем учении о Боге Симеон близок к Григорию Богослову. Это
особенно касается учения Симеона об «истинном богословии», о непос�
тижимости Божией, о Божественных именах и о Боге как свете. Разви�
тие темы Божественных имен и, в особенности, широкое использование
апофатической терминологии может свидетельствовать о некоторой
близости Симеона к ареопагитской традиции; впрочем, говорить о лите�
ратурной зависимости Симеона от Дионисия Ареопагита вряд ли воз�
можно.

5. Антропология Симеона иллюстрирует глубокую укорененность
его мысли в святоотеческом Предании. Симеон усваивает все главные
антропологические идеи, которые нашли отражение у Отцов, в част�
ности у Максима Исповедника, в том числе и те, что восходят к антич�
ной философии и медицине.

6. Рассуждая на экклезиологические темы, Симеон в первую оче�
редь опирается на учение о Церкви, сформулированное Отцами пер�
вых веков. Симеон высоко ставит иерархический принцип в Церкви,
но критикует современный ему клир за отход от традиционных идеа�
лов. Симеон придает большое значение церковным таинствам, в особен�
ности Крещению и Евхаристии, как источникам спасения и обожения
человеческого естества, но неизменно настаивает на том, что принятие
таинств должно быть «сознательным».

7. Если в аскетических воззрениях Симеона усматривается влия�
ние Иоанна Лествичника, то мистицизм Симеона составляет наибо�
лее оригинальную часть его духовного наследия и носит лишь редкие
следы влияния предшествующих Отцов. Можно, тем не менее, гово�
рить о некоторой степени близости мистицизма Симеона к мистициз�
му Григория Богослова, Макария Египетского, Исаака Сирина и Мак�
сима Исповедника. Что же касается Григория Нисского и Дионисия
Ареопагита, то их мистическое богословие с характерной для него те�
мой Божественного мрака, напротив, как будто не оказало глубокого
влияния на Симеона.

8. В отличие от большинства церковных писателей, Симеон не
колеблясь говорит открыто о собственном, личном мистическом опыте,

www.tezaurliturgic.ro



Глава IX. Мистическое богословие преп. Симеона 369

опыте исключительном даже в сравнении с великими Отцами прошлого.
Яркая индивидуальность и неповторимость Симеона особенно проявля�
ется в тех случаях, когда он говорит о видении Божественного света, об
экстазе, о бесстрастии и обожении человека. Но даже описывая свой
собственный мистический путь, Симеон всегда помещает его в контекст
православного Предания. Пережитый им опыт богообщения он считает
неотъемлемой частью церковного опыта, неизменно подчеркивая свою
верность Православной Церкви.

www.tezaurliturgic.ro



ЗАКЛЮЧЕНИЕ

1. Мистический опыт и церковное Предание.
Место преподобного Симеона в Православной Церкви

Главной целью настоящей работы было показать существен�
ное единство и тесную связь между Симеоном Новым Бого�
словом и церковным Преданием, включающем в себя Свя�

щенное Писание, учение апостолов и Отцов Церкви: на такой близости
настаивал сам Симеон в словах, выбранных нами в качестве эпиграфа
к настоящей работе. Мы смогли увидеть эту связь, проанализировав
отношение Симеона к тексту Писания, к богослужению, к студийской
монашеской традиции, к его духовному отцу Симеону Студиту, к бого�
словским спорам его эпохи, к святоотеческому Преданию Восточной
Церкви в целом. Мы убедились в том, что полемика, которую Симеон
вел со своими современниками, всегда касалась ключевых вопросов
христианского Предания — таких как истинное богословствование
и святость, истинное покаяние и видение Божественного света, спа�
сение и обожение человека. Во всех этих вопросах Симеон становился
на традиционные позиции и выступал против искажения и подмены
того, что он считал истинным и неповрежденным Преданием Церкви.
В этом смысле Симеона можно рассматривать как вполне традицион�
ного, даже «консервативного» богослова, который, во всяком случае,
не претендовал на роль реформатора или обновителя Предания.

Вместе с тем Симеону было присвоено имя «Нового Богослова»,
которое в конечном итоге превратилось в почетное звание, впрочем,
вполне вероятно, что его первоначально изобрели противники Симео�

www.tezaurliturgic.ro



на, дабы тем самым подчеркнуть опасные «новшества» его богословия1.
Учение Симеона послужило поводом для напряженных споров уже
при его жизни, и его деятельность была по крайней мере однажды осуж�
дена Синодом в Константинополе, приговорившим его к изгнанию из
столицы. В 4�м Послании Симеон говорит о себе как о человеке «осуж�
даемом и презираемом всеми, не только мирянами, но и монахами, свя�
щенниками и архиереями»2. Стоит привести здесь отрывок из этого
Послания, где Симеон сам перечисляет свои «вины»:

1 Ср.: Krivochéine. Writings, 325–326. В византийской традиции про�
звание êáéí’ò èåïëüãïò («новый богослов») носило резко отрицательный
смысл. См.: Wirth. Èåïëüãïò, 126–127. Так, Григорий Нисский называл
еретика Евномия êáéí’ò èåïëüãïò («новым богословом»); см.: Григорий Нис

ский. Против Евномия, 1, 250 [I, 100]; 2, 42 [I, 238]; 3, 8, 9, [II, 242]; 3, 2, 8 [II,
54]. Сам Симеон употребляет выражение êáéí’ò èåïëüãïò, полемизируя со
своим оппонентом в Theol. 1, 92. В подобном же смысле употреблял это
выражение Григорий Палама, который называет своего оппонента «новым
богословом», поскольку тот, по мнению Григория, отступил от святооте�
ческого Предания, см.: Григорий Палама. Триады 3, 2, 4 [659]. Можно уло�
вить некоторое семантическое различие между прилагательными êáéíüò и
íÝïò, впрочем, и второе прилагательное может содержать отрицательную
коннотацию. Никита Стифат, например, противопоставляет «новых учи�
телей» (íÝïé äéäÜóêáëïé) Отцам Церкви. См.: Никита Стифат. О преде�
лах жизни 28 [392]. Х.�Г. Бек высказывает предположение о том, что для
своих современников Симеон был и «Симеон Новый», и «Симеон Бого�
слов», лишь позднее эти два прозвища слились в одно Ð ÍÝïò Èåïëüãïò. Ср.:
Beck. Symeon, 59 ff.; Literatur, 585 ff. В таком случае, «Новый» — просто
стандартное именование, которое давали византийцы недавним по време�
ни святым, дабы отличить их от одноименных древних святых (ср.: Илари�
он Новый, Стефан Новый и пр.). Однако архиепископ Василий (Кривоше�
ин), исходя из того, что выражение «Новый Богослов» содержится в самых
древних рукописях Огласительных Слов, считает, что такое прозвище
Симеон получил изначально, и лишь затем в некоторых рукописях оно
превратилось в «Новый и Богослов». См.: Krivochéine. Writings, 315–327;
cp.: SC 96, 154–156.

2 Ep. 4 [Цит. по: Vatic. gr. 1782, лист 221 об., строки 23–25].

Заключение 371

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание372

Помолись о мне, грешном, ненавидимом за Христа, гонимом за
мое желание жить благочестиво во Христе, осуждаемом всеми за то,
что из всех я один почитаю духовного отца моего и учителя, выдавае�
мом ими за еретика, поскольку я всех учу искать свыше благодати и
сознательного восприятия Святого Духа... потому что причащающие�
ся Его не только освобождаются от всех похотей, страстей и непотреб�
ных помыслов, но <бывают и богами по благодати, пребывают близ
Бога, и находятся вне плоти и мира; и не только сами они становятся
святыми и пребывают словно бестелесные в теле>1, но и всех других
верных видят как святых, и не только как святых, но и как облечен�
ных во Христа и сделавшихся христами. [Я утверждаю также], что
если кто не приобрел такие очи сердца, явно, что он не стал еще во
свете Христа и не причастился от него, ибо свет Христов даруется,
чтобы все видели его... И поскольку я говорю это и проповедую, что
духовный отец мой стал таковым в Духе, все осуждают меня как гор�
деца и богохульника, и диавол поднял против меня клевретов своих
и ведет войну, чтобы я перестал проповедовать словом и исполнять
делом [заповеди] Евангелия и апостолов Христовых, стараясь обно�
вить обветшавший и почерневший образ евангельского жития... Они
предали меня голоду, жажде и смерти за то, что я не обольщаю их
и не говорю: «Дерзайте, мы все спасемся без трудов и подвигов, без
покаяния и точного исполнения заповедей Божиих», каковое говоря�
щие извращают все учение Христа и апостолов Его2.

Итак, Симеон указывает, что подвергается преследованиям, в пер�
вую очередь, за следующие моменты в своем учении и своей практике:
1) почитание Симеона Студита и учение о том, что бесстрастия и свя�
тости можно достичь в течение земной жизни; 2) призыв стремиться
к мистической жизни и сознательному, опытному восприятию благода�

1 Слова в угловых скобках ошибочно опущены в Vatic. gr. 1782, но
имеются в более ранних рукописях; мы заимствуем их из Vatop. 667, лист
382 об., строки 22–24.

2 Ep. 4 [Цит. по: Vatic. gr. 1782, лист 229, строка 12 — лист 229 об.,
строка 23].

www.tezaurliturgic.ro



Заключение 373

ти Святого Духа; 3) учение об обожении; 4) учение о видении Христа
как света и приобщении Божественному свету; 5) настоятельные
призывы к покаянию и соблюдению заповедей Божиих, без чего, по
мнению Симеона, невозможно спастись. Все это, а также особое
благоговение Симеона перед Евхаристией и его практика ежеднев�
ного причащения со слезами (оспаривавшаяся его оппонентами), и
составляло его «новое богословие», т. е. его программу обновления
христианской жизни — обновления, которое он понимал не как пре�
образование или пересмотр Предания, но как его восстановление и
возврат к традиционному идеалу «евангельского жития»1.

В свою очередь, оппоненты Симеона противопоставляли его уче�
нию следующие тезисы: 1) хотя в прежнее время некоторым удава�
лось достичь подлинной святости и бесстрастия, немыслимо, чтобы
подобный святой появился в наши дни; 2) хотя все христиане получа�
ют благодать Святого Духа в Крещении и других таинствах, невоз�
можно воспринять ее сознательно и опытно; 3) обожение человека
относится к будущему веку, а никак не к настоящей жизни; 4) бого�
видения можно достичь только в будущей жизни; 5) хотя соблюде�
ние заповедей Божиих — идеал для всякого христианина, очевидно,
что все заповеди соблюсти невозможно: достаточно соблюдать хотя
бы некоторые; 6) хотя участие в Евхаристии важно для спасения, нет
необходимости приступать к ней ежедневно со слезами и с сознатель�
ным ощущением присутствия Христа. Иными словами, обывательс�
кое отношение к религиозной жизни противополагалась монашеско�
му максимализму: стремление Симеона к абсолютной верности идеалу
евангельского жития воспринималось с недоумением и враждебнос�
тью. Этот максимализм и был причиной того, что Симеона преследо�
вали его современники, в том числе и представители иерархии, точно
так же, как Иоанна Златоуста, Феодора Студита и многих других От�
цов Церкви преследовали за их бескомпромиссное отношение к нрав�
ственным порокам современного им общества2.

1 Ср.: Krivochéine. Writings, 324.
2 Мы имеем в виду стремление Златоуста поднять нравственный уро�

вень константинопольского клира и знати, ставшее одной из главных причин

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание374

В ходе нашего исследования мы стремились доказать, что все основ�
ные идеи Симеона коренятся в православном Предании и что его учение
соответствует учению предшествующих Отцов, таких как Григорий
Богослов, Максим Исповедник, Иоанн Лествичник, Феодор Студит,
Симеон Студит, Исаак Сирин. Мы можем, следовательно, утверждать,
что богословие Симеона было не более чем продолжением и развитием
богословия его предшественников. Можно также утверждать, что Си�
меон лишь повторял то, чему из века в век учили Отцы Церкви, когда
проповедовал, — в свою эпоху и для своих современников, — идеал
«евангельского жития» — этот cantus firmus всего святоотеческого бо�
гословия. Мы вправе считать мистицизм Симеона частью мистического
опыта Православной Церкви: подобного рода опыт всегда был движу�
щей силой в развитии православного богословия. Можно, наконец, ука�
зать и на то, что максимализм Симеона фактически является прямым
продолжением максимализма Самого Христа, Чью проповедь порой
встречали с таким же изумлением: «Так кто же может спастись?» (Мф.
19:25).

И тем не менее Симеон остается глубоко оригинальным автором,
внесшим свой неповторимый вклад в развитие восточно�христианской
Традиции. Отличительной чертой Симеона в сравнении с прочими
Отцами Церкви является его автобиографический подход к мистиче�
ским темам и та необычайная открытость, с которой он говорит о своих
видениях Божественного света, о своем опыте присутствия Божия. Все
элементы богословского и мистического учения Симеона глубоко уко�
ренены в Предании, но само Предание он пропускает через себя, ин�
тегрирует в свой собственный опыт. Некоторым вполне традиционным
мистическим темам (слезы, экстаз, бесстрастие, обожение) он прида�
ет особый, глубоко личный характер. Современники Симеона были не
вполне не правы, когда утверждали, что прежде Симеона никто из От�
цов не говорил столь откровенно о себе и своем собственном опыте1.

его низложения на соборе «под Дубом» в 403 г. Ср. отказ Феодора Студита
признать развод императора Константина VI, что также послужило пово�
дом к изгнанию Феодора из столицы.

1 Ср.: Cat. 34, 184–262 (цитата, взятая эпиграфом к нашей работе).

www.tezaurliturgic.ro



Заключение 375

Добавим к этому, что Симеон первым среди восточно�христианских ас�
кетических писателей поставил Евхаристию в центр духовной и
мистической жизни человека, отвел ей ключевую роль в деле спасения
и приближения человека к Богу1. Он первым указал на видение Боже�
ственного света как на главную цель аскетического трудничества. Он
первым заговорил о бесстрастии и обожении в такой личностной ма�
нере. Мистическое богословие Симеона вполне гармонично вплетается
в общую ткань святоотеческого Предания, и вместе с тем он остается
одним из самых оригинальных писателей, которых когда�либо знала
Восточная Церковь.

Изучение Симеона с точки зрения его «традиционности» или «не�
традиционности» приводит нас к одному ключевому выводу относи�
тельно самой природы православной Традиции�Предания. Его случай
весьма убедительно иллюстрирует тот факт, что краеугольным кам�
нем Предания является не что иное, как личный мистический опыт
христианина — опыт непосредственной связи между Богом и челове�
ческой личностью. Предание не может быть подлинно православным,
если в его основе не лежит опыт встречи с Богом «лицом к лицу». Те,
кто пытается противопоставить формальную и рационалистическую
«традицию» церковного большинства вдохновенному «мистицизму»
отдельных энтузиастов, впадают в заблуждение, не понимая самой сути
Предания. Такие люди, вне зависимости от их сана или положения в
Церкви (в случае с Симеоном, как и во многих подобных случаях, они
были представителями «официальной» церковной иерархии), стремят�
ся всеми доступными им средствами сохранить и оградить то, что они
считают «традиционным», на самом же деле они способствуют иска�
жению и извращению подлинной Традиции. Если Традиция лишится
своей мистической и пророческой сердцевины, она рискует превратить�
ся в узкий «традиционализм», имеющий мало общего с подлинно хрис�
тианским Преданием, вдохновенным и мистичным.

Весьма сходным является наш вывод относительно природы мисти�
цизма внутри христианской Церкви: подлинный мистицизм невозмо�
жен вне контекста Предания. Истинный мистик — не тот, кто ставит

1 Ср.: Василий (Кривошеин), архиепископ. Симеон, 96–97.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание376

свой собственный опыт выше церковного Предания, но тот, чей опыт
находится в согласии с опытом Церкви в целом и ее лучших представи�
телей в частности1. Исторической ролью великих христианских мис�
тиков часто была роль защитников Предания и проповедников идеала
евангельского жития: вот почему в их взглядах было, как правило,
столько максимализма и радикализма. Но именно этот максимализм и
служил источником вдохновения для тысяч рядовых христиан, сохра�
няя живым православное Предание. В каждую эпоху христианской
истории появляются — вернее, даруются Церкви — великие мисти�
ки, которые вместе с собственным опытом передают унаследованное
ими многовековое Предание своим современникам, а также и после�
дующим поколениям верующих. Так сохраняется и продолжается не�
прерывная «золотая цепь» христианской святости.

2. Влияние преподобного Симеона
на последующее развитие

восточно!христианского Предания

Рассмотрев взаимосвязь между Симеоном и Преданием, поставим
в заключение еще один вопрос: как само Предание оценило Симеона и
какова была судьба его духовного наследия?

Уже при жизни Симеон пользовался широкой известностью, и,
несмотря на то, что его учение оспаривалось официальными кругами, у
него было много последователей и учеников. Нам неизвестно, когда он
был канонизирован и имел ли место какой�либо специальный акт его
канонизации (что маловероятно), но совершенно несомненно, что его

1 Нам не хотелось бы углубляться здесь в непростую проблему вне�
христианского мистицизма, а также того «еретического» мистицизма, ко�
торый уводит людей из Церкви. История христианства знает множество
примеров такого мистицизма (монтанизм, манихейство, мессалианство и
т. д.), но разговор о них выходит за рамки нашего исследования. Укажем
только на то, что Церковь всегда считала главным критерием для различе�
ния между «истинным» и «еретическим» мистицизмом его соответствие
или несоответствие церковному Преданию.

www.tezaurliturgic.ro



Заключение 377

почитание как святого началось вскоре после его смерти; посмертные
чудеса, описанные Никитой, должно быть, еще более способствовали
его популярности. Никита, который сам был выдающимся богословом
и церковным деятелем середины XI в.1, сделал все, что было в его си�
лах, для того, чтобы личность и сочинения его наставника были долж�
ным образом оценены в широких кругах христиан2. Никита сделал не
меньше для популяризации духовного наследия Симеона Нового Бого�
слова, чем Симеон — для распространения культа своего наставни�
ка, Симеона Студита. На примере Симеона Студита, Симеона Нового
Богослова и Никиты Стифата мы видим, как идея преемственности
духовного опыта воплощается на практике, — идея, которую столь го�
рячо отстаивал Симеон Новый Богослов. «Золотая цепь» святости не
прервалась после его смерти.

На протяжении девяти веков, которые прошли со времени жизни
Симеона, след его влияния был всегда различим в Восточной Церкви,
хотя до недавнего времени это влияние ограничивалось главным обра�
зом монашескими кругами. О Симеоне вспоминали всякий раз, когда
в Восточной Церкви, особенно в среде ее монашества, начинался пе�
риод духовного подъема: сам этот факт говорит о многом. Влияние Си�
меона можно проследить и в грекоязычном, и в славянском мирах.
Отметим некоторые ключевые моменты.

Симеон подготовил возрождение мистицизма в исихастскую эпоху3.
Его имя было известно в Византии уже в XIII в., преддверии исихазма4.

1 См. анализ его богословия и мистицизма в: Völker. Praxis, 456–489.
Отмечалось, что в своем богословии Никита гораздо больше зависит от
Дионисия, чем от Симеона; несмотря на то, что он высоко чтит Симеона,
он никогда ни цитирует его в своих богословских трактатах. См.: Darrouzès.
SC 81, 34 ff.

2 Об осуществленном им издании сочинений Симеона см.: Василий
(Кривошеин), архиепископ. Симеон и Никита. О написанном им «Жи�
тии Симеона» см.: Hausherr. Mystique, XV–XXXVII.

3 Ср.: Lot
Borodine. Cabasilas, 183–184.
4 О предшественниках исихазма в этот период см.: Meyendorff. Palamas,

56–71; Idem. Study, 13–27.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание378

В этот период Никифор Уединенник составил свое слово «О хранении
сердца», куда включил многие святоотеческие тексты, в том числе не�
которые отрывки из сочинений Симеона1.

Другой текст, который станет очень важным для исихастов, «Ме�
тод священной молитвы и внимания»2, именно в XIII в. получил широкое
распространение: в монашеское предание он вошел под именем Си�
меона. Этот краткий трактат содержит, как мы уже упоминали, описа�
ние «психосоматических» методов концентрации ума в сердце. Каково
бы ни было авторство трактата, вполне симптоматично, что монахи
XIII столетия приписали этот трактат именно Симеону: его уже тогда
считали одним из великих учителей молитвы.

В период наивысшего расцвета византийского исихазма — в XIV в. —
творения Симеона читались и переписывались весьма широко: имен�
но от этого времени до нас дошли многочисленные рукописи его сочи�
нений. Предшественник Григория Паламы, Григорий Синаит, ссыла�
ется на сочинения Симеона ðåñr ¹óõ÷ßáò êár ðñïóåõ÷yò («о безмолвии и
молитве»), в первую очередь имея в виду «Метод»3. Григорий Палама,
великий византийский писатель�мистик, чье богословие во многих
отношениях можно рассматривать как продолжение учения Симеона,
почти не упоминает его имя4, хотя очень пространно цитирует более

1 Критического издания этого сочинения не существует. Текст, издан�
ный в PG 147, представляется неполным: в него входит лишь одно место,
взятое у Симеона. Некоторые рукописи, однако, в частности Vind. theol.
274 и Baroc. 69, содержат более двадцати заимствований у Симеона; см.:
Darrouzès. SC 51�bis, 116–119. Рукописные версии Слова содержат цита�
ты главным образом из Глав Симеона, а также из Гимна 21�го; некоторые
места идентифицировать невозможно (в том числе и то, которое приведено
в версии PG).

2 Мы говорили о нем во Введении.
3 О безмолвии и молитве, 1 [72]; 11 [79].
4 Ср.: Meyendorff. Study, 155: «Что касается христоцентризма [Симео�

на], его евхаристической духовности и его богословия света, то в данных
аспектах своего учения Палама, несомненно, многим обязан этому вели�
кому мистику XI в., на которого он, однако, почти никогда не ссылается».

www.tezaurliturgic.ro



Заключение 379

ранних Отцов — Григория Богослова, Дионисия Ареопагита, Максима
Исповедника. Единственное убедительное объяснение этому можно най�
ти в том факте, что Григорий, вовлеченный в многолетнюю полемику со
своими оппонентами Варлаамом и Акиндином, сознательно ограничи�
вал выбор своих ссылок теми Отцами, которые являлись авторитетами
не только для него, но и для его противников. Однако есть в «Триадах»
Паламы одно весьма примечательное место, где Григорий говорит о Си�
меоне как выразителе того же Предания, к которому принадлежит он
сам:

Ты ведь читал «Житие» Симеона Нового Богослова, почти вся
жизнь которого… была чудом... так что если бы кто назвал его тво�
рения писаниями жизни (óõããñÜììáôá æùyò), не погрешил бы про�
тив правды… [Следуют имена некоторых позднейших писателей.]
Ты знаешь, что все они и многие другие их предшественники, со�
временники и последователи одобряют это Предание (ðáñÜäïóéí)1

и увещевают держаться его...2

После падения Константинополя в 1453 г. наследником византий�
ской традиции стало Великое княжество Московское; на несколько ве�
ков именно Москва становится центром восточно�христианского мира3.
Но уже за сто лет до окончательного исчезновения Византийской им�
перии с политической карты мира, в середине XIV столетия, влияние
византийского исихазма на русскую духовность было очень велико.
Именно в это время (которое иногда называют периодом «второго
южнославянского» влияния на русскую цивилизацию) многие исихаст�
ские тексты, включая сочинения Симеона Нового Богослова, были пе�

Некоторые следы влияния Симеона можно также усмотреть в учении Па�
ламы о боговидении и обожении; на паламитское же учение о молитве ока�
зал несомненное влияние «Метод», приписываемый Симеону.

1 Имеется в виду исихастское учение о схождении ума в сердце при
молитве.

2 Триады, 1, 2, 12 [404–405].
3 Ср.: Ware. Church, 102.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание380

реведены на славянский язык и стали известны в монашеских и светских
христианских кругах Руси1. О большом значении Симеона для русского
читателя этого периода наглядно свидетельствует значительное количе�
ство рукописей славянского перевода сочинений Симеона в различных
библиотеках мира2. Славянская версия Симеона содержит главным об�
разом его Гимны; наших предков более всего вдохновило это самое мис�
тическое по содержанию и самое оригинальное по форме из всех сочине�
ний Симеона3.

На основе того факта, что множество славянских рукописей сочи�
нений Симеона дошло до нас от XIV–XV вв., можно предположить,
что с этого времени Симеон стал одним из самых читаемых на Руси
византийских авторов4. В отличие от поздней Византии, где древние
Отцы Церкви считались более авторитетными, чем позднейшие писа�
тели (ср. Григория Паламу, который предпочитал ссылаться именно
на древних авторов), на Руси такого предпочтения древним Отцам не
оказывали, и Симеон пользовался равным авторитетом и равной попу�
лярностью с великими Отцами первых веков христианства.

Как справедливо указал о. Иоанн Мейендорф, невозможно объяс�
нить возрождение монашества на Руси в XIV–XV вв. вне контекста ее

1 Ср.: Meyendorff. Russia, 119–124.
2 Описание некоторых рукописей XIV–XV вв. см. в: Леонид (Каве


лин), архимандрит. Сведения I, 4; II, 133; Иосиф, иеромонах. Опись, 87,
и др. О славянских кодексах болгарского происхождения см.: Стоянов —
Кодов. Опис, 237, и др.

3 Например, рукопись МДА 3 (49) включает Слова Огласительные 26;
6; 8; 2; 4; Мистическую молитву; Гимны 3–7; 13–14; 28; 36–37; 43; 46–47;
56–57; извлечения из Глав; отрывки под названием «О молитве»; «Ме�
тод»; другие извлечения из Глав [см.: Леонид (Кавелин), архимандрит.
Сведения I, 4]. Тот же самый набор сочинений Симеона, в том же порядке,
мы находим и в других славянских кодексах [см.: Описание Моск. Синод.,
II, 2, 434–447].

4 Мы никак не можем согласиться с А. Ласкарисом, который говорит
(на каком основании?): «Трудно поверить, чтобы Симеон занимал какое�то
особое место в России». См.: Lascaris. Liberation, XXXI.

www.tezaurliturgic.ro



Заключение 381

связей с Византией1. Один из главных возобновителей монашества на
Руси, преподобный Сергий Радонежский (1314–1392) состоял в пере�
писке с Константинопольским патриархом Филофеем Коккиным, од�
ним из вождей исихастского движения2. Сергия иногда называют «пер�
вым русским мистиком»3: во всяком случае, он — первый, чья жизнь
была пронизана мистикой огня и света до такой степени, что в этом
отношении его можно сравнивать с Симеоном Новым Богословом4.
Жизнь Сергия совпала со временем, когда сочинения Симеона получа�
ли распространение среди славян. Неудивительно, что они стали весь�
ма популярны в среде учеников Сергия: некоторые из самых древних
славянских рукописей Симеона, датируемые XIV и XV столетиями,
хранились в библиотеке Троице�Сергиевой Лавры5.

Другое подтверждение влияния Симеона на русскую духовность
мы находим в том, что на его творения постоянно ссылаются ведущие
представители двух противостоящих монашеских групп — так назы�
ваемые «стяжатели» и «нестяжатели», которые противостояли друг
другу на Соборе в 1503 г.6 Боvльшая часть церковной иерархии, созван�
ной в этом году на Собор, поддержала точку зрения Иосифа Волоко�
ламского (1439–1515) и «стяжателей», но истинным продолжателем
исихастской традиции был именно глава «нестяжателей», Нил Сор�
ский (ок. 1433–1508)7. В своем учении он делал акцент на внутреннем

1 Meyendorff. Russia, 132.
2 Ср.: Тихонравов. Жития, 44–45.
3 Иоанн (Кологривов), иеромонах. Очерки, 109.
4 Его жизнеописатель Епифаний Премудрый сообщает о многих слу�

чаях, когда Божественный огонь являлся видимым образом Сергию и его
ученикам: однажды ученик увидел огонь, исходящий от его благословляю�
щей руки; в другой раз огонь зримо сошел в чашу, когда Сергий совершал
Литургию. Говорится и о том, что Сергий имел видения Божественного
света свыше. Ср.: Иоанн (Кологривов), иеромонах. Очерки, 100.

5 Ср.: Прохоров. Литература, 320–321.
6 О самой полемике см.: Behr
Siegel. Nil.
7 Ср.: Meyendorff. Russia, 273. Относительно влияния исихазма на Нила

см.: Davids. Nil.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание382

молитвенном опыте, отречении и удалении от мира1; в борьбе за возврат
монашества к своим первоначальным корням Нил обращался к «Преда�
нию Евангелия, апостолов и Отцов»2. Неудивительно, что в поисках свя�
тоотеческих параллелей своему учению Нил часто обращался к Симео�
ну Новому Богослову, наряду с такими авторами, как Иоанн Лествичник,
Исаак Сирин и Макарий Египетский. Нила Сорского весьма привлекал
мистицизм Симеона; так, среди множества цитат из Симеона в монастыр�
ском «Уставе» Нила есть и отрывок из Гимна 13�го:

О, чудо!.. Вижу свет, которого не вмещает мир, и, сидя в келлии,
вижу внутри нее Творца мира, и беседую с Ним, и люблю Его, и
питаюсь единым боговéдением и, соединившись с Ним, превосхо�
жу небеса... Господь меня любит и в Самого Себя приемлет, и в объя�
тиях скрывает... Невидимый для ангелов и Неприступный суще�
ством мне видится и с моим соединяется существом…3

Будучи сам выдающимся мистиком и одним из величайших борцов
за сохранение чистоты монашеского предания, Нил Сорский находил

1 Конфликт возник по вопросу о монастырском землевладении. «Стя�
жатели» подчеркивали общественное значение монастырей, пастырские
нужды, помощь больным и бедным, странноприимство и устройство школ:
ради всего этого монастырям нужны средства, собственные земли и кре�
постные. «Нестяжатели», со своей стороны, выступали против превраще�
ния монашества в социально�общественный институт, настаивали на не�
обходимости сохранения монашеского идеала нищеты. См.: Карташев.
История I, 451–457.

2 Cp.: Pares. Russia, 93.
3 Нил Сорский. Устав, 1, 2; ср.: Симеон. Hymn 13, 57 и сл. По всей

видимости, Нил цитирует по памяти, так как отрывок приведен с сокраще�
ниями. Среди других сочинений Симеона, которые цитирует Нил, — Hymn
4 и Cat. 4. Хотя все эти сочинения Симеона существовали в славянских
переводах, вполне возможно, что Нил читал некоторые из них по�грече�
ски, поскольку учился этому языку на Афоне. См.: Иоанн (Кологривов),
иеромонах. Очерки, 170.

www.tezaurliturgic.ro



Заключение 383

опору в духовности Симеона, где акцент также ставится на внутренний
опыт и видение Божественного света.

Менее ожидаемым может показаться то, что и в сочинениях Иосифа
Волоколамского, главы партии «стяжателей», встречается немало ссы�
лок на Симеона. Иосиф тоже был выдающимся организатором монаше�
ской жизни, но усилия свои направлял главным образом на ее внешнюю
сторону: его более всего заботило улучшение монастырской дисципли�
ны, основанной на безусловном послушании всех иноков игумену1. По�
этому его по преимуществу вдохновляли места, где Симеон касается мона�
стырской дисциплины. В «Духовном завещании» Иосиф несколько раз
цитирует Симеона; в частности, он приводит рекомендации Симеона во
время богослужения не опираться на столпы, не переминаться с ноги на
ногу, не сходить с места2. Мы видим, как различные стороны учения Симе�
она воспринимаются представителями разных (чтобы не сказать противо�
положных) течений внутри русского монашества.

Если вернуться к грекоязычному миру, то здесь интерес к Симеону
оживляется во второй половине XVIII в.: это было вызвано возрожде�
нием монашества на Афоне и во всей Греции. Множество монахов высту�
пило тогда за возврат к корням восточного христианства и святоотече�
ского богословия: лидеры движения получили название «колливадов»3.
Одним из важных пунктов их программы было возвращение к практи�
ке частого, по возможности ежедневного причащения. Симеон Новый
Богослов с его особым евхаристическим благочестием и его призывом к
напряженной мистической жизни вновь оказался в центре внимания.
Некоторые его творения были включены в «Добротолюбие» — собрание
святоотеческих текстов о молитве и трезвении, изданное в 1782 г. Мака�
рием Коринфским (1731–1805) и Никодимом Святогорцем (1748–1809)4.

1 О его жизни и духовности см.: Špidlik. Joseph. Монастырь Иосифа
располагал богатой библиотекой; многие ее рукописи содержали творе�
ния Симеона, см.: Лихачев. Центры, 32, 78–79, 348–349 и др.

2 Духовная грамота [512–513]; ср.: Симеон. Cat. 26, 23 и сл. (приведено
в Главе II нашей работы).

3 Ware. Church, 100.
4 О их жизни и учении см.: Cavarnos. Macarios; Idem. Nicodemos.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание384

Никодим Святогорец, один из видных членов движения колливадов,
весьма почитал Симеона и даже составил службу в честь византийского
святого1. Эта служба — замечательный литургический текст, прони�
занный темами Божественного света, огня и обожения:

Небесный яко воистину подобает имети язык хотящим восхва�
лити Симеона, небесного человека. Сей бо в Дусе зрением несред�
ственне соединився Святому по естеству, свят по причастию бысть;
Первому Свету свет вторый наречеся, и по существу Богу бог по
благодати содеяся...2

Любве горя огнем в сердце твоем, весь во изступлении был еси и
Богу единому всему, возлюбленному от тебе, срастворился еси, яко�
же един дух быти с Ним, священнейше3.

Желания Божественная имел еси в сердце твоем, святе, яже суть
Бога Свет неизреченный, отонудуже богоприятен и обожен весь
был еси...4

В тот же период другой афонский монах, Дионисий Загорейский,
спустя восемь лет после выхода в свет греческого «Добротолюбия»
издал объемистый том творений Симеона, куда вошел перевод его Слов
и Глав на новогреческий язык, а также оригинальный текст Гимнов5.

В контексте движения колливадов должно быть рассмотрено влия�
ние Симеона на отношение к Евхаристии в Православной Церкви. Имен�
но в этот период в Греческой и в Русской Церкви получило свою оконча�
тельную форму «Правило ко святому причащению», которое включает
в себя молитвы, надписанные именами Симеона Метафраста и Симеона
Нового Богослова. Стихи Метафраста привлекли составителей «Прави�
ла» постоянным обращением к теме Божественного огня6. Что же каса�

1 См.: Минея, март, 308–340.
2 Стихира на литии [Минея, март, 311].
3 Канон 1�й, песнь 5 [Минея, март, 322].
4 Канон 2�й, песнь 8 [Минея, март, 327].
5 См.: DZ.
6 См. упоминание Симеона Метафраста в разделе об отношении Си�

меона Нового Богослова к Евхаристии (Глава II).

www.tezaurliturgic.ro



Заключение 385

ется Нового Богослова, то одна из молитв, начинающаяся словами «От
скверных устен» и включенная в «Правило», носит его имя в заголов�
ке: она составлена из отдельных строк Гимнов Симеона1 и отражает
наиболее характерные черты его учения о Евхаристии: описание ее в
терминах света и огня, учение о необходимости слез во время Литур�
гии, об обожении человеческого естества, включая душу и тело, как
следствии причащения, о причастности Троическому свету:

Омый мя слезами моими,
Очисти мя ими, Слове…
Но милостию сострастия
Тепле кающияся
И чистиши, и светлиши,
И света твориши причастники,
Общники Божества Твоего
Соделоваяй независтно...
Радуяся вкупе и трепеща,
Огневи причащаюся, трава сый,
И странно чудо,
Орошаемь неопально,
Якоже убо купина древле
Неопальне горящи2.

Одновременно с движением колливадов в Греции возрождение
монашества происходило и в славянском мире: оно связано с именем
Паисия Величковского (1722–1794), игумена Нямецкого монастыря
в Молдавии3. Его влияние было очень велико не только в Молдавии и
Румынии4, но и в российских и малороссийских землях, где его учени�

1 См. Введение.
2 Канонник, 503.
3 О его жизни и духовной деятельности см.: Четвериков. Паисий;

Hainsworth. Paisy (посвящено его учению о духовном руководстве); Иоанн
(Кологривов), иеромонах. Очерки, 347–364.

4 О его деятельности и влиянии здесь см.: Joanta. Roumanie, 161–218.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание386

ки основали множество обителей1. Паисий, знавший греческий язык,
перевел на славянский многие тексты древних подвижников и исихас�
тов, в том числе Добротолюбие2 и избранные Слова Симеона Нового
Богослова3. Весь корпус Гимнов Симеона, а также его «Житие», напи�
санное Никитой, были переведены на славянский язык в это же вре�
мя4. Что касается русского языка, то полное собрание Слов Симеона
на нем появилось только в конце XIX в5.

Говоря о духовном наследии Симеона, следует сказать не только о
том, как читались, переводились и распространялись его творения: надо
и в более широком плане указать на то, какое продолжение в рамках
восточной Традиции имел мистицизм света, характерный для Симеона
и его последователей. Уже в новое время примеры русских святых по�
казали, что тот исключительный опыт, который был дарован Симеону,
продолжает жить в Православной Церкви. Один из таких образцов —
преподобный Серафим Саровский (1759–1833)6, в котором строжай�
ший аскетический подвиг сочетался с исключительными мистически�
ми дарованиями. О нем известно, что он всегда пребывал в радости,
сиял Божественным светом, который порой был виден и его ученикам,
когда старец преображался благодатью Святого Духа:

Представьте себе в середине солнца, — пишет один из его учени�
ков, — в самой блистательной яркости его полуденных лучей, лицо
человека, с вами разговаривающего… Вы слышите его голос, чувству�

1 Среди последователей Паисия были старцы знаменитой Оптиной
пустыни, которая оказала огромное влияние на духовную жизнь в России.
См.: Концевич. Оптина.

2 Впервые издано в 1793 г.
3 Этот новый перевод двенадцати избранных Слов Симеона был издан

Оптиной пустынью в 1852 г.
4 См.: Описание арх. Синод., 695–701.
5 Об этом издании и других русских переводах см. во Введении.
6 Существует множество жизнеописаний этого известнейшего русско�

го святого, но самое полное собрание материалов, связанных с его именем:
Серафим (Чичагов), архимандрит. Летопись.

www.tezaurliturgic.ro



Заключение 387

ете, что он держит вас за плечи, но ни рук его не видите, не видите ни
самих себя, ни фигуры его, а только один свет ослепительный, про�
стирающийся далеко... «Что же чувствуете вы?» — спросил меня отец
Серафим… «Чувствую я такую тишину и мир в душе моей, что ника�
кими словами выразить не могу». — «Что же еще чувствуете вы?» —
«Необыкновенную сладость и необыкновенную радость во всем моем
сердце, теплоту необыкновенную и благоухание»1.

У нас уже был случай указать на разительное сходство между этим
описанием беседы Серафима Саровского с Мотовиловым, во время
которой святой преобразился и просиял Божественным светом, и тем,
как Симеон Новый Богослов описывает телесное преображение сво�
его духовного отца Симеона Студита2. Невозможно не привести здесь
в качестве параллели к тому, что нам известно о Серафиме Саровском,
описание внешнего облика Симеона Нового Богослова в его «Житии»,
составленном Никитой Стифатом:

Кротость украшала его, жажда Божественной любви и правды,
сострадание к ближнему… Его лицо всегда как бы сияло, он всегда
был радостен благодаря внутреннему радованию Святого Духа…3

Другой выдающийся пример — преподобный Силуан Афонский
(1866–1938) и его ученик архимандрит Софроний (1896–1993)4 — по�
казывает, что и в наше время православные монахи обладают тем же
духовным и мистическим опытом, каким обладал Симеон. Божественный
свет, Божественная любовь, слезы и покаяние: вот центральные темы

1 Серафим Саровский. Беседа с Мотовиловым, 17–22 (в сокращении).
2 См. Введение.
3 Житие 43, 1–10.
4 Силуан был простым монахом Свято�Пантелеимонова монастыря на

Афонской горе; Православная Церковь недавно причислила его к лику
святых. Софроний был его учеником в течение четырнадцати лет; позднее
он основал монашескую общину св. Иоанна Крестителя в Англии (Tolle�
shunt Knights, Essex).

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание388

книги отца Софрония о Силуане1. Божественная благодать и покаяние,
любовь ко всему миру и молитва за мир — вот лейтмотивы писаний са�
мого Силуана2. Многих западных читателей книги «Старец Силуан» она
поражает тем, что в середине XX в. монахи способны говорить о высо�
чайших состояниях духовного совершенства не на основании академи�
ческого изучения святоотеческой литературы, а из собственного опыта.
Следующее место из книги о. Софрония очень ясно указывает на его
близость к Симеону:

Несозданный Божественный свет по природе своей есть нечто со�
вершенно отличное от света физического. При созерцании его прежде
всего является чувство живого Бога, поглощающее всего человека… и
не знает он тогда о себе — в теле ли он, или вне тела... Он духом видит
Невидимого... Сам человек тогда пребывает во свете и уподобляется
созерцаемому свету... Несозданный свет, исходящий от бесстрастного
Бога, своим явлением сообщает человеку богоподобное бесстрастие,
которое составляет конечную цель христианского подвига3.

Примеры Силуана и Софрония наглядно показывают, что идея Си�
меона о преемстве духовного опыта, передаваемого от наставника к уче�
никам, все еще находит воплощение на практике в православном мона�
шестве. В этом отношении весьма характерен эпизод, рассказанный
о. Софронием. В 1932 г. русский монастырь на Афоне, где жил преподоб�
ный Силуан, посетил западный ученый, доктор богословия. Он спросил
инока, отвечавшего за прием гостей, какие книги читают монахи. «Иоан�
на Лествичника, авву Дорофея, Феодора Студита... Макария Великого,
Исаака Сирина, Симеона Нового Богослова... и других Отцов, имеющихся
в Добротолюбии», — ответил инок. Доктор изумился: «Монахи ваши
читают эти книги! У нас читают их только профессора». Позднее инок
пересказал свой разговор Силуану, который заметил: «Вы могли бы ска�

1 См.: Софроний, архимандрит. Силуан, особенно 75–80 (Божествен�
ный свет и бесстрастие).

2 См.: Там же, 117–205.
3 Там же, 75–77.

www.tezaurliturgic.ro



Заключение 389

зать доктору, что наши монахи не только читают эти книги, но и сами
могли бы написать подобные им... Если бы эти книги почему�либо пропа�
ли, то монахи написали бы новые»1.

Не эту ли мысль выражал Симеон Новый Богослов, когда говорил, что
человек, сознательно стяжавший в себе Бога, уже не нуждается в чтении
книг: он сам становится книгой, в которой записаны тайны Божии?2 Ра�
зумеется, ни Симеон, ни Силуан не предлагали в буквальном смысле оста�
вить чтение Библии или святоотеческой литературы: они просто подчер�
кивали, что целью такого чтения должен быть не академический интерес,
а стремление приобщиться к тому опыту, которым жили Отцы.

Прослеживая путь сочинений Симеона в Предании Восточной Церк�
ви, мы видим, что «Симеоновская нить» непрерывно тянется вплоть
до наших дней. Тем не менее, до недавнего времени влияние Симеона
было достаточно ограниченным. Фактически только в наши дни Симе�
он становится одним из наиболее читаемых авторов во всем христиан�
ском мире. На Афоне, переживающем период духовного оживления,
сочинения Симеона — настольная книга многих иноков. В России, где
поворот к духовному обновлению также весьма очевиден, к творени�
ям Симеона обращаются как монахи, так и миряне. Симеон начинает
становиться популярным и на христианском Западе.

Открытие Симеона в последние десятилетия нашего века в значи�
тельной степени вызвано трудами ученых, подготовивших критическое
издание текста его творений. Впервые влияние Симеона выходит за рамки
восточно�христианского мира по мере того, как все более широкие кру�
ги на Западе знакомятся с его сочинениями. Но не случайность — то,
что среди инициаторов критического издания Симеона был афонский
монах, представитель православного Предания, архиепископ Василий
(Кривошеин). Внутри этого Предания наследие Симеона является не
просто предметом академических изысканий, но тем опытом, которым
многие продолжают жить. По слову современного богослова, «золотая
цепь душ, озаренных и преображенных пламенем любви Христовой,
ведет от преподобного Симеона к Григорию Паламе... и к великим настав�

1 Софроний, архимандрит. Силуан, 32.
2 Сар. 2, 25.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание390

никам византийской духовности; она продолжается вплоть до наших
дней»1.

Влияние Симеона с каждым годом возрастает. Всего пятнадцать лет
назад архиепископ Василий сожалел о том, что «никогда ни один храм
не был посвящен его имени»2; ныне ему посвящают не только храмы, но
и целые монастыри3. Cимеон уже не тот «бедный святой», у которого, по
греческой поговорке, «нет славословия»4: во многих местах возродилось
почитание Симеона Нового Богослова и появились его иконы. Православ�
ное Предание усвоило литературное наследие Симеона в его целости: это
служит наилучшим подтверждением того, что наследие Симеона укоре�
нено в православном Предании. За пределами православного мира Симеона
почитают как одного из величайших писателей�мистиков, а его творения
для многих становятся руководством к подлинно христианской жизни.
Это именно то, к чему сам Симеон стремился и ради чего писал свои книги:

Блажен тот человек, который слышит эти слова, принимает их с
верою и [исполняет] на деле. Он обретет великие блага, что превыше
слова, ума и мысли; он ублажит убогую руку мою, написавшую это, и
прославит милосердного и многомилостивого Господа, через скверный
язык и нечистые и скверные уста [мои] предавшего это писанию как
образец обращения и покаяния и как безошибочный путь для тех, кто
от всей души желает спастись и наследовать будущее Царствие в Са�
мом Боге и Спасителе нашем, Которому слава во веки. Аминь5.

12 марта 1995 г.
Память преподобного Симеона Нового Богослова

Оксфорд

1 Bobrinskoy. Cabasilas, 505.
2 Василий (Кривошеин), архиепископ. Симеон, 354.
3 В частности, в Каламос Аттикис (Греция) построен монастырь пре�

подобного Симеона Нового Богослова.
4 Василий (Кривошеин), архиепископ. Симеон, 354.
5 Cat. 23, 224–233.

www.tezaurliturgic.ro



БИБЛИОГРАФИЯ*

Сочинения преподобного Симеона Нового Богослова

Мистическая молитва = Ôï™ dí Qãßïéò ðáôñ’ò ¹ì§í Óõìå¦í åÙ÷x ìõó-

ôéêÞ. SC 156. P. 150–154.
Cap. [Главы богословские, умозрительные и практические] = Syméon

le Nouveau Théologien. Chapitres théologiques, gnostiques et pratiques.
Ed. J. Darrouzès. SC 51�bis. 1980.

Cat. [Слова Огласительные] = Syméon le Nouveau Théologien.
Catéchèses. Ed. B. Krivochéine, J. Paramelle. T. I (Cat. 1–5). SC 96. 1963; T.
II (Cat. 6–22). SC 104. 1964; T. III (Cat. 23–34). SC 113. 1965.

Euch. [Благодарения 1 и 2] = Action de grâces 1–2. SC 113. 1965.
P. 304–357.

Hymn [Гимны] = Syméon le Nouveau Théologien. Hymnes. Ed.
J. Koder, J. Paramelle, L. Neyrand. T. I (Hymn 1–15). SC 156. 1969; T. II
(Hymn 16–40). SC 174. 1971; T. III (Hymn 41–58). SC 196. 1973.

Theol., Eth. [Слова Богословские и Нравственные] = Syméon le
Nouveau Théologien. Traités théologiques et éthiques. Ed. J. Darrouzès. T.
I (Theol. 1–3; Eth. 1–3). SC 122. 1966; T. II (Eth. 4–15). SC 129. 1967.

Ep. 1 [Послание 1] = K. Holl. Enthusiasmus und Bussgewalt beim
griechischen Mönchtum. Eine Studie zu Symeon dem neuen Theologen.
Leipzig, 1898. S. 110–27.

Ep. 2–4 [Послания 2–4] = Vatic. gr. 1782, ff. 205v. — 230; а также Va�
top. 667, ff. 377–383 (для Послания 4).

* Содержит только те источники и литературу, которые цитировались
или упоминались в настоящей книге.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание392

DZ = Ôï™ Ðóßïõ ðáôñ’ò ¹ì§í Óõìå¦í ôï™ ÍÝïõ Èåïëüãïõ ôN åØñéóêü-

ìåíá. EÅêä. Pð’ Äéïíõóßïõ Æáãïñáßïõ. Venetia, 1790.

Переводы сочинений
преподобного Симеона Нового Богослова

Symeonis Juniori Opuscula = Symeonis Juniori Opuscula. Ingolstadt,
1603.

Преподобнаго Симеона Словеса = Преподобнаго отца нашего
Симеона Новаго Богослова... Словеса зело полезныя. М., 1852.

Симеон Новый Богослов. 12 Слов = Преподобный Симеон Но�
вый Богослов. 12 Слов в русском переводе с еллино�греческого. М.,
1869.

Симеон Новый Богослов. Слова I–II = Слова преподобного Симео�
на Нового Богослова в переводе на русский язык с новогреческого
еп. Феофана. Вып. I–II. М., 1890–1892.

Симеон Новый Богослов. Гимны = Божественные Гимны препо�
добного Симеона Нового Богослова. Перевод с греческого иеромонаха
Пантелеимона (Успенского). Сергиев Посад, 1917.

Симеон Новый Богослов. Главы = Преподобный Симеон Новый
Богослов. Главы богословские, умозрительные и практические. Пере�
вод иеромонаха Илариона (Алфеева). М., 1998.

Симеон Новый Богослов. «Прииди, Свет Истинный» = Преподоб�
ный Симеон Новый Богослов. «Прииди, Свет Истинный». Избранные
гимны в стихотворном переводе игумена Илариона (Алфеева). СПб.,
2000. 4�е изд. — СПб., 2010.

Житие преподобного Симеона Нового Богослова

Житие = I. Hausherr, G. Horn. Un grand mystique byzantin. Vie de
Syméon le Nouveau Théologien (942–1022) par Nicétas Stéthatos. OC 12.
1928. P. 1–128.

www.tezaurliturgic.ro



Библиография 393

Творения Отцов и учителей Церкви

Авва Дорофей. Слова = Dorothée de Gaza. Oeuvres spirituelles. Ed.
L. Reignault, J. de Preville. SC 92. 1963.

Августин. Исповедь = Sancti Augustini Confessionum libri XIII.
Ed. L. Verheijen. CCL 27. 1981.

Августин. О граде Божием = Sancti Augustini De civitate Dei.
Ed. B. Dombart, A. Kalb. CCL 47–48. 1955.

Августин. Толкование на Иоанна = Sancti Aurelii Augustini In
Ioannis Evangelium tractatus CXXIV. CCL 36. 1954.

Александр Александрийский. Послания = Epistulae. PG 18,548–581.
Амфилохий Иконийский. «Отец  Мой  более  Меня» = C. Moss. S. Am�

philochius of Iconium on John 14:28//Muséon 43. 1930. P. 330–343.
Амфилохий Иконийский. Сочинения = Amphilochii Iconiensis Ope�

ra. Ed. C. Datema. CCG 3. 1978.
Амфилохий Иконийский. Фрагменты = Amphilochii Iconiensis

Fragmenta varia. PG 39, 97 ff.
Анастасий Синаит. Вопросы = Anastasius Sinaita. Quaestiones

et responsiones. PG 89, 312 ff.
Анастасий Синаит. Проповеди = Anastasius Sinaita. Sermones

duo. Ed. K.�H. Uthemann. CCG 12. 1985.
Анастасий Синаит. Путеводитель = Anastasius Sinaita. Viae dux.

Ed. K.�H. Uthemann. CCG 8. 1981.
Анастасий Синаит. Слово на Пс. 6 = Anastasius Sinaita. Oratio in

sextum psalmum. PG 89, 1077–1116.
Анастасий Синаит. Шестоднев = Anastasius Sinaita. In Hexae�

meron libri XII. PG 89, 851–1078 (dubia).
Афанасий Александрийский. Изречения Дионисия = De sententia

Dionysii. PG 25, 480–521.
Афанасий Александрийский. К Адельфию = Epistula ad Adelphium.

PG 26, 1072–1084.
Афанасий Александрийский. К Серапиону = Epistulae ad Sera�

pionem I–IV. PG 26, 529–648.
Афанасий Александрийский. О девстве = De virginitate. PG 28,

252–281 (dubia).

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание394

Афанасий Александрийский. О Соборах = Epistula de synodis Arminii
in Italia et Seleuciae in Isauria celebratis. PG 26, 681–794.

Афанасий Александрийский. Определения = Liber de definitionibus.
PG 28, 533–553 (spuria).

Афанасий Александрийский. Против ариан = Orationes contra Ari�
anos I–IV. PG 26, 12–525 (Oratio IV — dubia).

Афанасий Александрийский. Слово о Воплощении Бога Слова =
Athanase d’Alexandrie. Sur l’Incarnation du Verbe. Ed. C. Kannengiesser.
SC 199. 1973.

Варсануфий и Иоанн. Вопросы = Âßâëïò øõ÷ïöåëåóôÜôç Âáñóáíïõ-

èßïõ êár EÉùÜííïõ. Âüëïò, 1960.
Василий Великий. О Крещении = Basile de Césarée. Sur le Baptême.

Ed. J. Ducatillon. SC 357. 1989.
Василий Великий. О Святом Духе = De Spiritus Sancto. PG 32, 67–217.
Василий Великий. Письма = Saint Basile. Lettres. Ed. Y. Courtonne.

T. 1 (1–100); T. 2 (101–218); T. 3 (219–366). Paris, 1957–1966.
Василий Великий. Правила краткие = Regulae brevius tractatae. PG

31, 889–1052.
Василий Великий. Правила пространные = Regulae fusius tractatae.

PG 31, 1080–1305.
Василий Великий. Против Евномия = Basile de Césarée. Contre

Eunome. Ed. B. Sesboüé, G.�M. de Durand, L. Doutreleau. T. I. SC 299. 1982;
T. II. SC 305. 1983.

Василий Великий. Слово аскетическое (40) = Sermo asceticus. PG
31, 869–881.

Василий Великий. Слово аскетическое (41) = Sermo asceticus. PG
31, 881–888.

Григорий Богослов. Песнопения догматические = Carmina dogma�
tica. PG 37, 397–522.

Григорий Богослов. Песнопения исторические = Carmina historica.
PG 37, 969–1600.

Григорий Богослов. Песнопения нравственные = Carmina moralia.
PG 37, 521–968.

Григорий Богослов. Письма = Gregor von Nazianz. Briefe. Hrsg.
von P. Gallay. GCS 53. 1969.

www.tezaurliturgic.ro



Библиография 395

Григорий Богослов. Письма богословские = Grégoire de Nazianze.
Trois lettres théologiques. Ed. P. Gallay. SC 250. Paris, 1974.

Григорий Богослов. Слова 1–5; 20–43 = Grégoire de Nazianze.
Discours. Ed. J. Bernardi, J. Mossay, P. Gallay, C. Moreschini. SC 247 (1–
3), 309 (4–5), 270 (20–23), 284 (24–26), 250 (27–31), 318 (32–37), 358
(38–41), 384 (42–43). Paris, 1978–1992.

Григорий Богослов. Слова 6–19; 44–45 = Orationes. PG 35–36.
Григорий Нисский. Большое огласительное слово = The Catechetical

Oration of Gregory of Nyssa. Ed. J. H. Strawley. Cambridge, 1903.
Григорий Нисский. На Песнь Песней = Gregorii Nysseni Opera VI:

In Canticum Canticorum. Hrsg. von H. Langerbeck. Leiden, 1960.
Григорий Нисский. О Блаженствах = Gregorii Nysseni Opera VII,

2: De beatitudinibus, De oratione dominica. Hrsg. von J. F. Callahan. Leiden;
New York; Köln, 1992. S.77–170.

Григорий Нисский. О Божестве Сына и Духа = De deitate Filii et
Spiritu Sancti. PG 46, 553–576.

Григорий Нисский. О жизни Моисея = Gregorii Nysseni Opera VII,
1: De vita Moysis. Hrsg. von H. Musurillo. Leiden, 1964.

Григорий Нисский. О молитве = Gregorii Nysseni Opera VII, 2: De
beatitudinibus, De oratione dominica. Hrsg. von J. F. Callahan. Leiden; New
York; Köln, 1992. S.5–74.

Григорий Нисский. О святом Ефреме = In sancti Ephraim. PG 46,
820–849 (dubia).

Григорий Нисский. О судьбе = Gregorii Nysseni Opera III, 2: Opera
dogmatica minora. Part 2. Hrsg. von J.�K. Downing, J. A. McDonough,
H. Hörner. Leiden; New York; Köln, 1987.

Григорий Нисский. Об образе и подобии Божием = Ad imaginem
Dei et ad similitudinem, PG 44, 1328–1345 (dubia).

Григорий Нисский. Об устроении человека = De opificio hominis.
PG 44, 124–256.

Григорий Нисский. Против Евномия = Gregorii Nysseni Opera I–
II: Contra Eunomium libri. Hrsg. von W. Jaeger. Leiden, 1960.

Григорий Нисский. Против тех, кто откладывает святое Креще�
ние = Adversus eos qui baptismum differunt. PG 46, 416 ff.

Григорий Нисский. Слово против Ария и Савеллия = Gregorii

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание396

Nysseni Opera III, I: Opera dogmatica minora. Part 1. Hrsg. von F. Mueller.
Leiden, 1958.

Григорий Палама. Триады = Ðåñr ô§í jåñ§ò ¹óõ÷áæüíôùí. Ãñçãïñßïõ

ôï™ ÐáëáìO óõããñÜììáôá, EÅêä. Ð. ×ñÞóôïõ. T. 1. Èåóóáëïíßêç, 1962.
Óåë. 313–694.

Григорий Синаит. О безмолвии и молитве = Ðåñr ¹óõ÷ßáò êár ðåñr

ô§í äýï ôñüðùí ôyò ðñïóåõ÷yò. Öéëïêáëßá 4. Ó. 71–79.
Диадох Фотикийский. Гностические главы = Diadoque de Photicé.

Oeuvres spirituelles. Ed. E. des Places. SC 5�bis. 1955. P. 84–163.
Диадох Фотикийский. Слово на Вознесение = Diadoque de Photicé.

Oeuvres spirituelles. Ed. E. des Places. SC 5�bis. 1955. P. 164–168.
Дидахи = La doctrine des douze apô tres (Didachè). Ed. W. Rordorf,

A. Tuilier. SC 248. 1978.
Дионисий Ареопагит. О Божественных именах = Corpus Diony�

siacum I: Pseudo�Dionysius Areopagita. De Divinis nominibus. Hrsg. von
B. R. Suchla. PTS 33. 1990.

Дионисий Ареопагит. О небесной иерархии; О церковной иерархии;
О мистическом богословии; Письма = Corpus Dionysiacum II: Pseudo�
Dionysius Areopagita. De coelesti hierarchia, De ecclesiastica hierarchia, De
mystica theologia, Epistulae. Hrsg. von G. Heil, A. M. Ritter. PTS 36. 1991.

Евагрий Понтийский. Антирретик = Antirrheticus//W. Franken�
berg. Euagrius Pontikos. Berlin, 1912.

Евагрий Понтийский. Главы умозрительные = A. Guillaumont. Les
six centuries des «Kephalia gnostica» d’Evagre le Pontique. PO 28. 1958.

Евагрий Понтийский. Дополнение к Главам умозрительным =
Pseudo�Supplement zu den Kephalaia Gnostika//W. Frankenberg. Eua�
grius Pontikos. Berlin, 1912.

Евагрий Понтийский. К Евлогию = Tractatus ad Eulogium mona�
chum. PG 79, 1093–1140.

Евагрий Понтийский. О молитве = De oratione capitula. PG 79,
1165–1200.

Евагрий Понтийский. О различных лукавых помыслах = De diversis
malignis cogitationibus (recensio longior)//J. Muyldermans. А travers
la tradition manuscrite d’Evagre le Pontique. Bibliothèque du Muséon, 3.
Louvain, 1932. P. 47–55.

www.tezaurliturgic.ro



Библиография 397

Евагрий Понтийский. Практик = Evagre le Pontique. Traité pratique
ou Le moine. Ed. A. et C. Guillaumont. T. II. SC 171. 1971.

Евагрий Понтийский. Размышления = Skemmata//J. Muylder�
mans. Evagriana et Nouveaux fragments inédits. Paris, 1931. P. 38–44.

Евагрий Понтийский. Умозритель = Evagre le Pontique. Le
gnostique. Ed. A. et C. Guillaumont. SC 356. 1989.

Евсевий Кесарийский. О церковном богословии = Eusebius Werke
IV: Gegen Marcelli, Über der kirchlische Theologie. Hrsg. von E. Kloster�
mann. GCS 14. 1972. S. 60–182.

Епифаний Кипрский. Якорь = Epiphanius. Anchoratus und Panarion.
Hrsg. von K. Holl. GCS 25. 1915.

Ефрем Сирин. Гимны на Рождество Христово = Der heiligen
Ephraem der Syrers Hymnen de Nativitate. Hrsg. von E. Beck. CSCO
186. Scr. Syri 82. 1959.

Ефрем Сирин. Гимны о вере = Der heiligen Ephraem der Syrers
Hymnen de fide. Hrsg. von E. Beck. CSCO 154. Scr. Syri 73–74. 1955.

Ефрем Сирин. Гимны о девстве = Der heiligen Ephraem der Syrers
Hymnen de virginitate. Hrsg. von E. Beck. CSCO 223. Scr. Syri 94. 1962.

Ефрем Сирин. Гимны о Нисивине = Der heiligen Ephraem der Syrers
Carmina Nisibena. Hrsg. von E. Beck. Bd. I–II. CSCO 218; 240. Scr. Syri
92; 102. 1961–1963.

Ефрем Сирин. Слова о вере = Der heiligen Ephraem der Syrers
Sermones de fide. Hrsg. von E. Beck. CSCO 212. Scr. Syri 88. 1961.

Ефрем Сирин. Сочинения = Patris nostri Ephraem Syri Opera.
Ed. J. Assemani. Roma, 1732–1746.

Игнатий Антиохийский. Послания = Ignace d’Antioche; Po�
lycarpe de Smyrne. Lettres; Martyre de Polycarpe. Ed. P.�Th. Camelot.
SC 10. 1969.

Иларий Пиктавийский. О Троице = Hilarius. De Trinitate. Ed. P. Smul�
ders. CCL 62. 1979.

Илия Экдик. Цветособрание = EÁíèïëüãéïí ãíùìéê’í öéëïóüöùí óðïõ-

äáßùí. Öéëïêáëßá 2. Ó. 289–314.
Иоанн Антиохийский. О монашеской дисциплине = Oratio de

disciplina monastica et de monasteriis laicis non tradendis. PG 132, 1117–
1150.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание398

Иоанн Дальятский. Письма = La collection des lettres de Jean de
Dalyatha. Ed. R. Beulay. PO 39. Fasc. 3. No. 180. 1978.

Иоанн Дамаскин. Беседы = Die Schriften des Johannes von Damaskos
V: Opera homiletica et hagiographica. Hrsg. von B. Kotter. PTS 29. 1988.

Иоанн Дамаскин. Житие Варлаама и Иоасафа = Vita Barlaam et
Joasaph. PG 96, 860–1240 (dubia).

Иоанн Дамаскин. Против ересей = Die Schriften des Johannes von
Damaskos IV: Liber de haeresibus, Opera polemica. Hrsg. von B. Kotter,
PTS 22. 1981.

Иоанн Дамаскин. Слова против отвергающих святые иконы = Die
Schriften des Johannes von Damaskos III: Orationes de imaginibus tres.
Hrsg. von B. Kotter. PTS 17. 1975.

Иоанн Дамаскин. Точное изложение православной веры = Die
Schriften des Johannes von Damaskos II: Expositio fidei. Hrsg. von
B. Kotter. PTS 12. 1973.

Иоанн Златоуст. Беседы на 1�е Послание к Коринфянам = Sancti
patris nostri Ioannis Chrysostomi, archiepiscopi Constantinopolitani,
In divi Pauli Epistolam ad Corinthios priorem Homiliae XLIV. Ed. F. Field.
Oxford, 1847.

Иоанн Златоуст. Беседы на 1�е Послание к Тимофею = Sancti
patris nostri Ioannis Chrysostomi, archiepiscopi Constantinopolitani,
In divi Pauli Epistolam I ad Timotheum Homiliae I–XVIII. Ed. F. Field.
Oxford, 1861.

Иоанн Златоуст. Беседы на Деяния апостольские = In Acta
apostolorum homiliae 1–55. PG 60, 13–384.

Иоанн Златоуст. Беседы на Евангелие от Иоанна = In Iohannem
homiliae 1–88. PG 59, 23–482.

Иоанн Златоуст. Беседы на Евангелие от Матфея = Sancti patris
nostri Ioannis Chrysostomi, archiepiscopi Constantinopolitani, Homiliae
in Matthaeum. Ed. F. Field. T. I–III. Canterbury, 1839.

Иоанн Златоуст. Беседы на Книгу Бытия = Homiliae in Genesim
1–67. PG 53, 21–54, 580.

Иоанн Златоуст. Беседы на Послание к Колоссянам = Sancti
patris nostri Ioannis Chrysostomi, archiepiscopi Constantinopolitani,
In divi Pauli Epistolam ad Colossenses. Ed. F. Field. Oxford, 1855.

www.tezaurliturgic.ro



Библиография 399

Иоанн Златоуст. Беседы на Послание к Римлянам = Sancti patris
nostri Ioannis Chrysostomi, archiepiscopi Constantinopolitani, In divi
Pauli Epistolam ad Romanos Homiliae XXXIII. Ed. F. Field. Oxford, 1849.

Иоанн Златоуст. О непостижимости Божией = Jean Chrysostome.
Sur l’incompréhensibilité de Dieu. T. I. Ed. J. Daniélou, A.�M. Malingrey,
R. Flacelère. SC 28�bis. 1970.

Иоанн Златоуст. О священстве = Jean Chrysostome. Sur le sa�
cerdoce. Ed. A.�M. Malingrey. SC 272. 1980.

Иоанн Кассиан Римлянин. Об общежительных установлениях =
Ioannis Cassiani De institutis coenobiorum. Ed. M. Petschenig. CSEL
17. Prague; Wien; Leipzig, 1888.

Иоанн Кассиан Римлянин. Собеседования = Jean Cassien. Con�
férences I–VII. SC 42. 1955; Conférences VIII–XVII. SC 54. 1958.

Иоанн Лествичник. Лествица = Scala paradisi (+ Liber ad pastorem).
PG 88, 631–1210.

Иоанн Постник. Слово о покаянии = Sermo de paenitentia et con�
tinentia et virginitate. PG 88, 1937–1977 (dubia).

Иоанн Эвбейский. Слово на Зачатие Пресвятой Богородицы =
Homilia in conceptionem deiparae. PG 96, 1460–1500.

Иосиф Волоколамский. Духовная грамота = Духовная грамота
преподобного игумена Иосифа//Четии�Минеи митрополита Макария.
Сентябрь 1–15. СПб., 1868.

Иосиф Хаззайа. Послание о трех степенях жизни монашеской =
Joseph Hazzaya. Lettre sur les trois étapes de la vie monastique. Ed.
P. Harb, F. Graffin. PO 45. Fasc. 2. No. 202. Tournhout, 1992.

Ипполит Римский. Апостольское Предание = Hippolyte de Rome.
La tradition apostolique. Ed. B. Botte. SC 11�bis. 1984.

Ипполит Римский. Опровержение всех ересей = Hippolytus Werke
III: Refutatio omnium haeresium. Hrsg. von P. Wendland. GCS 26. 1916.

Ириней Лионский. Против ересей = Irénée de Lyon. Contre les
hérésies I–V. Ed. A. Rousseau, L. Doutreleau, B. Hemmerdinger and
Ch. Mercier. SC 263–264 (I); 293–294 (II); 210–211 (III); 100 (IV), 152–
153 (V). 1965–1979.

Исаак Сирин. О совершенстве духовном = Mar Isaacus Ninivita.
De perfectione religiosa. Ed. P. Bedjan. Leipzig, 1909.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание400

Исаак Сирин. Слова подвижнические = EÉóáNê ôï™ Óýñïõ åÙñåèÝíôá

PóêçôéêÜ. EÅêä. Í. Èåïôüêçò, EÁèyíáé 1895.
Исаия Отшельник. О хранении ума = Ðåñr ôçñÞóåùò ôï™ íïüò.

Öéëïêáëßá 1. Ó. 30–35.
Исихий. К Феодулу = Ðñ’ò Èåüäïõëïí. Öéëïêáëßá 1. Ó. 141–173.
Иустин. Апологии I и II = Saint Justin. Apologies. Ed. A. Wartelle.

Paris, 1987.
Иустин. Диалог с Трифоном�иудеем = Justin. Dialogue avec Tryphon.

Vol. I–II. Ed. G. Archambault. Paris, 1909.
Иустин. Фрагменты = Fragmenta. PG 6, 1571–1604 (dubia).
Киприан Карфагенский. О молитве = S. Thasci Caecili Cypriani

Opera omnia. CSEL 3, 1. Wien, 1868. P. 267–294.
Киприан Карфагенский. Послания = S. Thasci Caecili Cypriani

Opera omnia. CSEL 3, 1. Wien, 1868. P. 465–842.
Кирилл Александрийский. Беседы на Евангелие от Иоанна = Sancti

patris nostri Cyrilli, archiepiscopi Alexandrini, In Divini Ioannis Evan�
gelium. Vol. I–III. Ed. Ph. E. Pusey. Oxford, 1872.

Кирилл Александрийский. Беседы на Евангелие от Луки =
Homiliae in Lucam. PG 77, 1040–1049.

Кирилл Александрийский. Беседы на Послание к Римлянам = In
epistulam ad Romanos. PG 74, 773–856.

Кирилл Александрийский. Против антропоморфитов = Adversus
anthropomorphitas. PG 76, 1065–1132.

Кирилл Александрийский. Сокровищница = Thesaurus de sancta
et consubstantiali Trinitate. PG 75, 9–656.

Кирилл Александрийский. Толкование на Исаию = Commentarius
in Isaiam prophetam. PG 70, 9–1449.

Кирилл Иерусалимский. Слова огласительные = Catecheses ad
illuminandos 1–18. PG 33, 369–1060.

Кирилл Иерусалимский. Слова тайноводственные = Cyrille de
Jerusalem. Catéchèses mystagogiques. Ed. A. Piédagnel. SC 126. 1966.

Климент Александрийский. Какой богач спасется? = Clemens
Alexandrinus. Band III: Stromata VII–VIII, Excerpta ex Theodoto, Eclogae
propheticae, Quis dives salvetur, Fragmente. Hrsg. von O. Stählin. GCS
17. 1970. S. 157–191.

www.tezaurliturgic.ro



Библиография 401

Климент Александрийский. Педагог = Clemens Alexandrinus. Band
I: Protrepticus und Paedagogus. Hrsg. von O. Stählin. GCS 12. 1905. S. 89–
292.

Климент Александрийский. Строматы = Clemens Alexandrinus.
Band II: Stromata I–VI. Hrsg. von O. Stählin, L. Früchtel, U. Treu. GCS
52. 1960; Band III: Stromata VII–VIII. Hrsg. von O. Stählin. GCS 17. 1970.
S. 3–102.

Климент Александрийский. Увещание к эллинам = Clemens
Alexandrinus. Band I: Protrepticus und Paedagogus. Hrsg. von O. Stählin.
GCS 12. 1905. S. 1–86.

Климент Римский. Послание к Коринфянам = Clément de Rome.
Epitre aux Corinthiens. Ed. A. Jaubert. SC 167. 1971.

Леонтий Византийский. Главы против Севира = Triginta capita
adversus Severum. PG 86/2, 1901–1916.

Макарий Египетский. Великое послание = W. Jaeger. Two
Rediscovered Works of Ancient Christian Literature: Gregory of Nyssa
and Macarius. Leiden, 1954. P. 233–301.

Макарий Египетский. Духовные беседы 1–50 = Die 50 geistlichen
Homilien des Makarios. Hrsg. von H. Dörries, E. Klostermann, M. Kroeger.
PTS 4. 1964.

Макарий Египетский. Духовные беседы 51–57 = Macarii Anec�
dota. Seven Unpublished Homilies of Macarius. Ed. G. L. Marriott. Cam�
bridge, Massachusetts, 1918.

Макарий Египетский. Духовные беседы (III) = Pseudo�Macaire.
Oeuvres spirituelles (Homélies propres à la Collection III). Ed. V. Desprez.
SC 275. 1980.

Макарий Египетский. Новые духовные беседы = Neue Homilien
des Makarius/Symeon. Hrsg. von E. Klostermann, H. Berthold. TU 27.
Berlin, 1961.

Макарий Египетский. Послания = Makarios/Symeon. Reden und
Briefe. Hrsg. von H. Berthold. Bd. 1–2. Berlin, 1973.

Максим Исповедник. Амбигва = Ambiguorum liber. PG 91, 1031–1418.
Максим Исповедник. Вопросоответы = Maximus Confessor.

Quaestiones ad Thalassium. T. I (qu. I–LV). CCG 7. 1980; T. II (qu. LVI–
LXV). CCG 22. 1990.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание402

Максим Исповедник. Вопросы и недоумения = Maximus Confessor.
Quaestiones et dubia. CCG 10. 1982.

Максим Исповедник. Главы богословские = Capita theologica et
oecumenica. PG 90, 1033–1176.

Максим Исповедник. Главы различные = Diversa capita ad theo�
logiam et oeconomiam. PG 90, 1177–1389 (компиляция).

Максим Исповедник. К Марину = Ad Marinum presbyterum. PG
91, 9–37.

Максим Исповедник. Мистагогия = Mystagogia. PG 91, 658–718.
Максим Исповедник. О любви = Massimo Confessore. Capitoli sulla

carità. Ed. A. Ceresa�Gastaldo. Verba seniorum 3. Roma, 1963.
Максим Исповедник. О Молитве Господней = Maximi Confessoris

Opuscula exegetica duo. Ed. P. van Deum. CCG 23. 1991. P. 27–73.
Максим Исповедник. Послания = Epistulae. PG 91, 362–650.
Максим Исповедник. Слово о душе = Opusculum de anima. PG 91,

353–361.
Мануил Комнин. В чем Отец больше Христа? = Edictum de contro�

versia, quatenus Pater major Christo sit. PG 133. 773–782.
Марк Подвижник. О думающих оправдаться делами = De his qui

putant se ex operibus iustificari. PG 65, 929–965.
Марк Подвижник. О законе духовном = De lege spirituale. PG 65,

905–929.
Марк Подвижник. О Крещении = De baptismo. PG 65, 985–1028.
Марк Подвижник. О покаянии = De paenitentia. PG 65, 965–984.
Марк Подвижник. Послание к иноку Николаю = EÅðéóôïëx ðñ’ò

Íéêüëáïí ìïíÜæïíôá. Öéëïêáëßá 1. Ó. 127–138.
Марк Подвижник. Собеседование ума со своей душой = Consultatio

intellectus cum sua ipsius anima. PG 65, 1103–1110.
Мефодий Олимпийский. Пир десяти дев = Méthode d’Olympe. Le

banquet. Ed. H. Musurillo. SC 95. 1963.
Мефодий Олимпийский. Против Порфирия = Mеthodius Werke.

Hrsg. von G. N. Bonwetsch. GCS 27. 1917. S. 501–507.
Немесий Емесский. О природе человека = Nemesii Emeseni De

natura hominis. Hrsg. von M. Morani. Bibliotheca Teubneriana. Berlin,
1987.

www.tezaurliturgic.ro



Библиография 403

Никита Стифат. Главы практические, физические и гностические =
ÊåöÜëáéá ðñáêôéêÜ, öõóéêN êár ãíùóôéêÜ. Öéëïêáëßá 3. Ó. 273–355.

Никита Стифат. О пределах жизни = Nicétas Stéthatos. Opus�
cules et lettres. Ed. J. Darrouzès. SC 81. 1961. P. 366–410.

Никита Стифат. О рае = Nicétas Stéthatos. Opuscules et lettres.
Ed. J. Darrouzès. SC 81. 1961. P.154–227.

Никита Стифат. Предисловие = Preface//Syméon le Nouveau
Théologien. Hymnes. Ed. J. Koder, J. Paramelle, L. Neyrand. T. I. SC 156.
1969. P. 106–135.

Нил Анкирский. Послания = Epistulae. PG 79, 81–581.
Нил Сорский. Предание и устав = Нила Сорского Предание и Устав.

Изд. М. С. Боровкова�Майкова. Памятники древней письменности, 179.
СПб., 1912.

Ориген. Беседы на Иеремию = Origenes Werke III: Jeremiahomilien.
Hrsg. von E. Klostermann. GCS 6. 1901.

Ориген. Беседы на Книгу Иисуса Навина = Origenes Werke VII:
Homilien zum Hexateuch in Rufins Übersetzung. Bd. II. Hrsg. von W. A. Ba�
ehrens. GCS 30. 1921. S. 286–463.

Ориген. Беседы на Книгу Левит = Origenes Werke VI: Homilien zum
Hexateuch in Rufins Übersetzung. Bd. I. Hrsg. von W. A. Baehrens. GCS
29. 1920. S. 280–507.

Ориген. Беседы на Книгу Чисел = Origenes Werke VII: Homilien
zum Hexateuch in Rufins Übersetzung. Bd. II. GCS 30. 1921. S. 3–285.

Ориген. Добротолюбие = Origène. Philocalie. Ed. E. Junod, M. Harl.
SC 226; 302. 1976–1983.

Ориген. О началах = Origenes Werke V: De principiis. Hrsg. von P. Koet�
schau. GCS 22. 1913.

Ориген. Толкование на Евангелие от Иоанна = Origenes Werke IV:
Der Johanneskommentar. Hrsg. von E. Preuschen. GCS 10. 1903.

Ориген. Толкование на Евангелие от Матфея = Origenes Werke X: Mat�
thäuserklarung I. Hrsg. von E. Klostermann, E. Benz. GCS 40. 1935–1937.

Ориген. Толкование Притчей = Fragmenta ex commentariis in Pro�
verbii. PG 13, 17–35.

Ориген. Фрагменты толкований на Псалмы = Fragmenta in diversos
Psalmos in catenis. PG 12, 1085–1320.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание404

Пахомий. Главы = L. Th. Lefort. La règle de S. Pachôme (Nouveaux
documents)//Muséon 40. 1927. P. 31–64.

Пахомий. Устав = L. Th. Lefort. La règle de S. Pachôme//Muséon
37. 1924. P. 1–28.

Послание Варнавы = Epitre de Barnabé. Ed. P. Prigent, R. A. Kraft.
SC 172. 1971.

Послание к Диогнету = А Diognète. Ed. H.�I. Marrou. SC 33. 1952.
Серафим Саровский. Беседа с Мотовиловым = О цели христиан�

ской жизни. Беседа преподобного Серафима Саровского с Н. А. Мото�
виловым. Сергиев Посад, 1914.

Симеон Метафраст. Молитвы = Precationes. PG 114, 219–224.
Симеон Метафраст. Ямбы = Iambici trimetri. PG 114, 225–226.
Симеон Студит. Слово аскетическое = Syméon le Studite. Le

Discours ascétique. Ed. H. Alfeyev, L. Neyrand. SC 460. Paris, 2001.
Татиан. Слово против эллинов = Tatiani Oratio ad Graecos. Hrsg.

von E. Schwartz. TU 4, 1. Leipzig, 1888.
Феогност. Главы о деятельности, созерцании и священстве = Ðåñr

ðñÜîåùò êár èåùñßáò êár jåñïóýíçò, êåöÜëáéá eâäïìÞêïíôá. Öéëïêáëßá 2.
Ó. 255–271.

Феодор Едесский. Главы = ÊåöÜëáéá eêáô’í ðÜíõ øõ÷ïöåëy. Öéëïêá-

ëßá 1. Ó. 304–324.
Феодор Едесский. Рассуждение = Èåùñçôéêüí. Öéëïêáëßá 1. Ó. 325–

331.
Феодор Студит. Большое Оглашение, I и III = Творения препо�

добного отца нашего Феодора Студита. Т. I. С. 457–667; Т. II. С. 1–
93. СПб., 1907–1908.

Феодор Студит. Большое Оглашение, II = Ôï™ Ðóßïõ Èåïäüñïõ ôï™

Óôïõäßôïõ ¹ ÌåãÜëç ÊáôÞ÷çóéò. Изд. А. Пападопуло�Керамевс. СПб., 1904.
Феодор Студит. Запрещения = Poenae monasteriales. PG 99, 1733–

1758.
Феодор Студит. Ипотипосис = Descriptio constitutionis monasterii

Studii. PG 99, 1704–1720.
Феодор Студит. Малое Оглашение = Ôï™ Ðóßïõ ðáôñ’ò ¹ì§í êár

Ðìïëïãçôï™ Èåïäüñïõ ôï™ Óôïõäßôïõ ¹ ÌéêñN ÊáôÞ÷çóéò. Ed. E. Auvray.
Paris, 1891.

www.tezaurliturgic.ro



Библиография 405

Феодор Студит. Послания = Theodori Studitae Epistulae. Hrsg. von
G. Fagouros. T. 1–2. SB 31/1–2. Berlin; New York, 1992.

Феодор Студит. Похвала преп. Платону = Laudatio s. Platonis
haegumeni. PG 99, 803–850.

Феодор Студит. Ямбы = Theodoros Studites. Jamben. Hrsg. von
P. Speck. SB 1. Berlin, 1968.

Феодорит Кирский. Вопросы на Восьмикнижие = Quaestiones in
Octateuchum. PG 80, 76–528.

Феофил Антиохийский. К Автолику = Theophile d’Antioche. Trois
livres à Autolycus. Ed. G. Bardy, J. Sender. SC 20. 1948.

Филофей Синайский. Главы = ÍçðôéêN êåöÜëáéá ôåóóáñÜêïíôá.

Öéëïêáëßá 2. Ó. 274–286.
Фотий. Амфилохии = Photius. Epistulae et Amphilochia. Vol. IV–

VI. Bibliotheca Teubneriana. Leipzig, 1986–1987.
Фотий. Послания = Photius. Epistulae et Amphilochia. Vol. I–III.

Leipzig, 1983–1985.

Агиографические, исторические
и канонические источники

Апостольские постановления = Didascalia et constitutiones aposto�
lorum. Hrsg. von F. X. Funk. Vol. I. Paderborn, 1906.

Евсевий Кесарийский. Церковная история = Eusebius Werke II, 1–
2: Die Kirchengeschichte. GCS 9/1–9/2. Hrsg. von E. Schwartz. 1903–
1908.

Житие преп. Антония (Афанасий Александрийский) = Athanase
d’Alexandrie. La vie de saint Antoine. Ed. G. J. M. Barterlink. SC 400. 1994.

Житие преп. Досифея (Дорофей Газский) = Dorothée de Gaza. La
vie de saint Dosithée. Ed. P. M. Brun. OC 26. 1932. P. 87–123.

Житие преп. Марии Египетской (Софроний Иерусалимский) = Vita
Mariae Egyptiae. PG 87/3, 3697–3726.

Житие преп. Феодора Студита (монах Михаил) = Vita et conversatio
sancti patris nostri... Theodori prepositi Studitorum. PG 99, 113–232; 233–
328.

Житие св. Андрея Юродивого = Vita Andreae Sali. PG 111, 621–888.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание406

Житие св. Никифора Милетского = Vita sancti Nicephori Miletii. Ed. H.
Delehaye. Anallecta Bollandiana 14. 1895.

Житие св. Николая Студита = Vita Nicolai Studitae. PG 105, 863–
926.

Житие св. Пелагии = Vita sancti Pelagiae. PL 73, 663–672.
Житие св. Симеона Эмесского (Леонтий Неапольский) = Léontios

de Néapolis. Vie de Syméon le Fou et Vie de Jean de Chypre. Ed. A. J. Festu�
gière, L. Rydèn. Paris, 1974. P. 55–104.

Изречения пустынных отцов = Apophthegmata patrum, collectio
alphabetica. PG 65, 71–440.

Иоанн Мосх. Луг духовный = Beatis Ioannis Eucratae Pratum. PG
87/3, 2851–3112.

Истории египетских отшельников = Histoires des solitaires égyptiens.
Ed. F. Nau. ROC 12. 1907. P. 48–69, 171–181, 393–404; ROC 13. 1908.
P. 47–57, 266–283; ROC 14. 1909. P. 357–379; ROC 17. 1912. P. 204–
211, 294–301; ROC 18. 1913. P. 137–146.

Палладий. Диалог о жизни св. Иоанна Златоуста = Palladios. Dia�
logue sur la vie de saint Jean Chrysostome. T. I–II. Ed. A.�M. Malingrey et
P. Leclercq. SC 341–342. 1988.

Палладий. Лавсаик = Palladios. La storia lausiaca. Ed. G. J. M. Bar�
telink. Firenze, 1974.

Руфин. История египетских монахов = Rufinus. Historia monacho�
rum. Hrsg. von E. Schulz�Flügel. PTS 34. Berlin; New York, 1990.

Слова старцев = Verba seniorum. PL 73, 739–1062.
Феодорит. Церковная история = Theodoret. Kirchengeschichte.

Hrsg. von L. Parmentier, F. Scheidweiler. GCS 44. 1954.
Феофан. Хронограф = Theophanis. Chronographia. Hrsg. von C. de

Boor. Leipzig, 1883.

Богослужебные тексты

Ирмологий = Иромологий. М.: Изд. Московской Патриархии, 1982.
Канонник = Канонник. М.: Изд. Московской Патриархии, 1986.
Минея, март = Минея, март. Ч. I. М.: Изд. Московской Патриар�

хии, 1984.

www.tezaurliturgic.ro



Библиография 407

Минея праздничная = Минея праздничная. М.: Изд. Московской
Патриархии, 1970.

Октоих = Октоих. М.: Изд. Московской Патриархии, 1991.
Служебник = Служебник. М.: Изд. Московской Патриархии, 1993.
Триодь постная = Триодь постная. М.: Изд. Московской Патриар�

хии, 1974.
Триодь цветная = Пентикостарион, сиречь Пятидесятница [Триодь

цветная]. М.: Синодальная типография, 1915.
Часослов = Часослов. М.: Синодальная типография, б. г.

Античные источники

Аристотель. Никомахова этика = Aristotelis. Ethica Nicomachea.
Oxford, 1942.

Аристотель. Физика = Aristotelis. Physica. Oxford, 1950.
Диоген Лаэртский. О жизни философов = Diogenis Laertiae Vitae

philosophorum. T. I–II. Oxford, 1964.
Платон. Диалоги = Platonis Opera. Vol. I–V. Oxford, 1958–1962.
Плотин. Эннеады = Plotin. Ennéades. Ed. E. Bréhier. T. I–VI. Paris,

1924–1926.
Порфирий. Жизнь Плотина = Plotin. Ennéades. T. I. Paris, 1924. P. 1–

31.
Секст Эмпирик. Сочинения = Sexti Empirici Opera. Ed. I. Mau.

Vol. I–IV. Leipzig, 1958–1962.
Сенека. Письма = Lucii Annaei Senecae Ad Lucilium Epistulae

morales. T. I–II. Oxford, 1965.
Филон Александрийский. Сочинения = Philonis Alexandrini Opera

quae supersunt. Ed. L. Cohn, P. Wendland. Vol. I–VI. Berlin, 1896–1926.
Фрагменты досократиков = Die Fragmente der Vorsokratiker. Hrsg.

von H. Diels, W. Kranz. Vol. I–II. Berlin, 1974.
Фрагменты стоиков = Stoicorum veterum fragmenta. Hrsg. von I. von

Arnim. Vol. I–IV. Leipzig, 1905–1924.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание408

Литература

Асмус. Гимны = Асмус В., диакон. Гимны преподобного Симеона
Нового Богослова в богослужебных книгах Русской Православной
Церкви. Доклад на 3�й международной конференции, посвященной
1000�летию Крещения Руси. Ленинград, 1988.

Василий (Кривошеин), архиепископ. Заметка = Василий (Криво�
шеин), архиепископ. Заметка к «Слову о памяти смерти» преп. Симео�
на Нового Богослова//Вестник Западно�Европейского Патриаршего
Экзархата, № 14. Париж, 1953. С. 92–99.

Василий (Кривошеин), архиепископ. Симеон = Василий (Кри�
вошеин), архиепископ. Преподобный Симеон Новый Богослов (949–
1022). Париж, 1980.

Василий (Кривошеин), архиепископ. Симеон и Никита = Васи�
лий (Кривошеин), архиепископ. Преподобный Симеон Новый Бого�
слов и Никита Стифат//Вестник Западно�Европейского Патриаршего
Экзархата, № 37. Париж, 1961. С. 41–47.

Василий (Кривошеин), иеромонах. Афон = Василий (Кривоше�
ин), иеромонах. Афон в духовной жизни Православия//Вестник
Западно�Европейского Патриаршего Экзархата, № 12. Париж, 1952.
С. 5–23.

Дмитриевский. Описание, I, 1 = Дмитриевский А. Описание ли�
тургических рукописей, хранящихся в библиотеках Православного
Востока. Т. I. Ч. 1: ÔõðéêÜ. Киев, 1895.

Иларион (Алфеев), иеромонах. Жизнь и учение св. Григория =
Иларион (Алфеев), иеромонах. Жизнь и учение св. Григория Бого�
слова. М., 1998.

Иларион (Алфеев), иеромонах. Мир Исаака Сирина = Иларион
(Алфеев), иеромонах. Мир Исаака Сирина. М., 1998.

Иларион (Алфеев), иеромонах. Таинство веры = Иларион (Ал�
феев), иеромонах. Таинство веры. Введение в православное догмати�
ческое богословие. М., 1996.

Иоанн (Кологривов), иеромонах. Очерки = Иоанн (Кологривов),
иеромонах. Очерки по истории русской святости. Сиракузы, 1991.

www.tezaurliturgic.ro



Библиография 409

Иосиф, иеромонах. Опись = Иосиф, иеромонах. Опись рукописей,
перенесенных из библиотеки Иосифова монастыря в библиотеку Мос�
ковской Духовной Академии. М., 1882.

Каждан. Замечания. = Каждан А. П. Предварительные замечания
о мировоззрении византийского мистика X–XI вв. Симеона//Byzanti�
noslavica, 28. Прага, 1967. С. 1–38.

Каждан. Книга = Каждан А. П. Книга и писатель в Византии. М.,
1972.

Карташев. История = Карташев А. В. История Русской Церкви.
Т. I–II. Париж, 1959.

Киприан (Керн), архимандрит. Антропология св. Григория Па�
ламы = Киприан (Керн), архимандрит. Антропология св. Григория
Паламы. Париж, 1950.

Концевич. Оптина пустынь = Концевич М. Оптина пустынь и ее вре�
мя. Джорданвиль, 1970.

Культура Византии = Культура Византии VII–XII веков. М., 1977.
Леонид (Кавелин), архимандрит. Сведения = Леонид (Кавелин),

архимандрит. Сведения о славянских рукописях... ныне находящихся
в библиотеке Московской Духовной Академии. Т. I–II. М., 1887.

Лихачев. Центры = Книжные центры Древней Руси. Иосифо�Волоц�
кий монастырь как центр книжности. Сост. Д.Лихачев. Ленинград, 1991.

Невидимая брань = Невидимая брань блаженной памяти старца Ни�
кодима Святогорца. Перевод с греческого епископа Феофана. М., 1912.

Описание арх. Синод. = Описание рукописей, хранящихся в архи�
ве Святейшего Правительствующего Синода. Т. II. СПб., 1910.

Описание Моск. Синод. = Описание славянских рукописей Мос�
ковской Синодальной библиотеки. Т. II, 2–II, 3. М., 1859–1862.

Пантелеимон (Успенский), иеромонах. О гимнах = Пантелеи�
мон (Успенский), иеромонах. О гимнах преп. Симеона Нового Бого�
слова//Божественные Гимны преподобного Симеона Нового Бого�
слова. Перевод с греческого иеромонаха Пантелеимона (Успенского).
Сергиев Посад, 1917. С. I–XXXII.

Попов. Идея обожения = Попов И. В. Идея обожения в древне�
восточной Церкви//Вопросы философии и психологии. № 97. М.,
1909. С. 162–213.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание410

Прохоров. Литература = Прохоров Г. М. Келейная исихастская лите�
ратура в библиотеке Троице�Сергиевой Лавры с XIV по XVII вв.//Труды
Отдела древнерусской литературы. Т. XXVIII. Л., 1974. С. 317–324.

Серафим (Чичагов), архимандрит. Летопись = Серафим (Чи�
чагов), архимандрит. Летопись Серафимо�Дивеевского монастыря.
СПб., 1903.

Софроний, архимандрит. Силуан = Софроний (Сахаров), архи�
мандрит. Преподобный Силуан Афонский. Эссекс, 1990.

Стоянов — Кодов. Опис = Стоянов М., Кодов Х. Опис на славян�
ските ркописи в Софийската народна библиотека. Т. III. София, 1964.

Тихонравов. Жития = Тихонравов Н. С. Древние жития препо�
добного Сергия Радонежского. М., 1892.

Успенский. Чин = Успенский Н. Д. Чин всенощного бдения на пра�
вославном Востоке//Богословские труды № 18. М., 1978. С. 5–117.

Флоровский. Византийские Отцы = Флоровский Г., протоиерей.
Византийские Отцы V–VIII веков. Париж, 1933.

Четвериков. Паисий = Четвериков С., протоиерей. Молдавский
старец Паисий Величковский. Париж, 1976.

Шмеман. Путь = Шмеман А., протопресвитер. Исторический
путь Православия. Париж, 1989.

Alès. Récapitulation = A. d’Alès. La doctrine de la récapitulation en
saint Irénée. RSR 7. 1916. P. 185–211.

Allatius. Diatriba = L. Allatius. Diatriba de Symeonum scriptis. Paris, 1664.
Allchin (ed.). Image = A. M. Allchin (ed.). Sacrament and Image: Essays

in the Christian Understanding of Man. London, 1967.
Arseniev. Teaching = N. Arseniev. The Teaching of the Orthodox

Church on the Relationship between Scripture and Tradition. ECQ, Supp�
lement Issue 7. 1947. P. 16–26.

Bardy. Théologie (Clément — Irénée) = G. Bardy. La théologie de l’Eglise
de saint Clément de Rome à saint Irénée. Unam Sanctam, 13. Paris, 1945.

Bardy. Théologie (Irénée — Nicée) = G. Bardy. La théologie de l’Eglise
de saint Irénée au Concile de Nicée. Unam Sanctam, 14. Paris, 1947.

Barrett. Interpretation = C. K. Barrett. The Interpretation of the Old
Testament in the New//The Cambridge History of the Bible. Vol. 1. Cam�
bridge, 1970. P. 377–411.

www.tezaurliturgic.ro



Библиография 411

Barringer. Penance = R. Barringer. Ecclesiastical Penance in the Church
of Constantinople. D. Phil.thesis. Oxford, 1979.

Beck. Jahrtausend = H. G. Beck. Das byzantinische Jahrtausend.
München, 1978.

Beck. Literatur = H. G. Beck. Kirche und theologische Literatur im
byzantinischen Reich. München, 1959.

Beck. Symeon = H. G. Beck. Symeon der Theologe//Byzantinische
Zeitschrift, 46. 1953. S. 57–62.

Berger. Bad = A. Berger. Das Bad in der byzantinischen Zeit. München,
1982.

Bertonière. Vigil = G. Bertonière. The Historical Development of the
Easter Vigil and Related Services in the Greek Church. OCA 193. 1972.

Beulay. Enseignement = R. Beulay. L’enseignement spirituel de Jean
de Dalyatha. Paris, 1990.

Beulay. Introduction = R. Beulay. Introduction//La collection des
lettres de Jean de Dalyatha. PO 39. Fasc. 3. No. 180. 1978.

Biedermann. Menschenbild = H. M. Biedermann. Das Menschenbild
bei Symeon dem Jungeren, dem Theologen. Würzburg, 1949.

Blowers. Exegesis = P. M. Blowers. Exegesis and Spiritual Pedagogy
in Maximus the Confessor: An Investigation of the Quaestiones ad Tha�
lassium. Notre Dame, Indiana, 1991.

Bobrinskoy. Cabasilas = B. Bobrinskoy. Nicholas Cabasilas and
Hesychast Spirituality//Sobornost 5/7. 1968. P. 483–510.

Bois. Hésychastes = J. Bois. Les Hésychastes avant de XIVe siècle.
Echos d’Orient V. 1901–1902. P. 1–11.

Borgen. Bread = P. Borgen. Bread from Heaven//Novum Testamen�
tum. Supplement 10. 1965.

Bornert. Commentaires = R. Bornert. Les commentaires byzantins de
la divine Liturgie du VIIe au XVe siècle. Paris, 1966.

Bouyer. Eglise = L. Bouyer. L’Eglise de Dieu. Paris, 1970.
Bouyer. Histoire = L. Bouyer. Histoire de la spiritualité chrétienne, 3:

La spiritualité orthodoxe et la spiritualité protestante et anglicane. Paris,
1965.

Bouyer. Incarnation = L. Bouyer. L’incarnation et l’Eglise�Corps du
Christ dans la théologie de saint Athanase. Paris, 1943.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание412

Bouyer. Meaning = L. Bouyer. The Meaning of Sacred Scripture. London,
1958.

Brock. Iconoclasm = S. Brock. Iconoclasm and Monophysites//
Iconoclasm. Ed. A. Bryer and J. Herrin. Birmingham, 1975. P. 53–57.

Brock. Introduction = S. Brock. Introduction//Ephrem the Syrian.
Hymns on Paradise. New York, 1990. P. 7–75.

Brock. Isaac = S. Brock. St Isaac of Nineveth and Syriac Spirituality//
Sobornost 7/2. 1975. P. 79–89.

Brock. Luminous Eye = S. Brock. The Luminous Eye: The Spiritual
World Vision of St. Ephrem. Rome, 1985.

Brock. Mary = S. Brock. Mary and the Eucharist: An Oriental Per�
spective//Sobornost 1/2. 1979. P. 50–59.

Brock. Perspectives = S. Brock. Syriac Perspectives on Late Antiquity.
London, 1984.

Brock. Prayer = S. Brock. The Prayer of the Heart in Syriac Tradition//
Sobornost 4/2. 1981. P. 131–142.

Browning. Enlightenment = R. Browning. Enlightenment and
Repression in Byzantium in the Eleventh and Twelfth Centuries//Past
and Present, 69. Oxford, 1975. P. 3–23.

Browning. Literacy = R. Browning. History, Language and Literacy
in the Byzantine World. Northampton, 1989.

Buckler. Education = G. Buckler. Byzantine Education//Byzantium.
An Introduction to East Roman Civilization. Ed. N. H. Baynes and H. St.
L. B. Moss. Oxford, 1953. P. 200–221.

Bulgakov. Church = S. Bulgakov. The Orthodox Church. London,
1935.

Bunge. Geistgebet = G. Bunge. Das Geistgebet. Studien zum Traktat
«De Oratione» des Evagrios Pontikos. Köln, 1987.

Bunge. Vaterschaft = G. Bunge. Geistlische Vaterschaft. Christlische
Gnosis bei Evagrios Pontikos. Regensburg, 1988.

Burghardt. Image = W. J. Burghardt. The Image of God in Man
according to Cyril of Alexandria. Woodstock, 1957.

Burton�Christie. Cassian = D. Burton�Christie. Scripture, Self�Know�
ledge and Contemplation in Cassian’s Conferences//Studia Patristica
XXV. Louvain, 1993. P. 341–345.

www.tezaurliturgic.ro



Библиография 413

Burton�Cristie. Word = D. Burton�Christie. The Word in the Desert.
Scripture and the Quest for Holiness in Early Christian Monasticism.
Oxford, 1993.

Bury. System = J. B. Bury. The Imperial Administrative System in the
Ninth Century. London, 1911.

Butterworth. Deification = G. W. Butterworth. The Deification of Man in
Clement of Alexandria//Journal of Theological Studies, 17. 1916. P. 157–
169.

Byzantine Books = Byzantine Books and Bookmen. A Dumbarton Oaks
Symposium. Washington, 1975.

Cairns. Image = D. Cairns. The Image of God in Man. New York, 1953.
Campenhausen. Authority = H. von Campenhausen. Ecclesiastical

Authority and Spiritual Power in the Church of the First Three Centuries.
Stanford, California, 1969.

Cavarnos. Macarios = C. Cavarnos. St. Macarios of Corinth. Belmont,
Massachusetts, 1972.

Cavarnos. Nicodemos = C. Cavarnos. St. Nicodemos the Hagiorite.
Belmont, Massachusetts, 1974.

Chitty. Desert = D. Chitty. The Desert a City. Oxford, 1966.
Christ — Paranikas. Anthologia = Christ W., Paranikas M. Antho�

logia graeca carminum christianorum. Leipzig, 1871.
Chryssavgis. Ascent = J. Chryssavgis. Ascent to Heaven. The Theo�

logy of the Human Person According to Saint John of the Ladder. Brookline,
Massachusetts, 1989.

Classen. Konzil = P. Classen. Das Konzil von Konstantinopel 1166 und
die Lateiner//Byzantinische Zeitschrift, 48. 1955. S. 339–368.

Clavis = Clavis patrum Graecorum. Vol. I–IV. Ed. M. Geerard. CC. 1974–
1983

Congar. Déification = Y. M.�J. Congar. La déification dans la tradition
spirituelle de l’Orient//Chrétiens en dialogue. Paris, 1964. P. 257–272.

Crouzel. Origen = H. Crouzel. Origen. Edinburgh, 1989.
Cullen. Deification = J. A. Cullen. The Patristic Concept of the Deification

of Man Examined in the Light of Contemporary Notions of the Transcen�
dence of Man. D. Phil. thesis. Oxford, 1985.

Daniélou. Bible = J. Daniélou. The Bible and the Liturgy. Indiana, 1956.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание414

Daniélou. Origen = J. Daniélou. Origen. London; New York, 1955.
Daniélou. Platonisme = J. Daniélou. Platonisme et théologie mystique.

Essai sur la doctrine spirituelle de saint Grégoire de Nysse. Paris, 1944.
Daniélou. Shadows = J. Daniélou. From Shadows to Reality. Studies

in Biblical Typology of the Fathers. London, 1960.
Darrouzès. Documents = J. Darrouzès. Trois documents de la con�

troverse gréco�arménienne//REB 48. 1990. P. 89–153.
Darrouzès. SC 51�bis = J. Darrouzès. Introduction//Syméon le Nou�

veau Théologien. Chapitres théologiques, gnostiques et pratiques. SC 51�bis.
1980. P. 7–36.

Darrouzès. SC 81 = J. Darrouzès. Introduction//Nicétas Stéthatos.
Opuscules et lettres. SC 81. 1961. P. 7–54.

Darrouzès. SC 122 = J. Darrouzès. Inroduction//Syméon le Nouveau
Théologien. Traités théologiques et éthiques. T. I. SC 122. 1966. P. 7–87.

Davids. Nil = A. J. M.Davids. Nil Sorskij und Hesychasmus//Jahr�
buch der Österreichischen Byzantinistik. T. 18. 1969. S. 167–194.

Deck. Nature = J. N. Deck. Nature, Contemplation and the One. A Study
in the Philosophy of Plotinus. Toronto, 1967.

Delehaye. Ecclesia = K. Delehaye. Ecclesia Mater chez les pères de la
Pastorale d’aujourd’hui. Unam Sanctam, 46. Paris, 1964.

Demetrakopoulos. Bibliotheca = A. Demetrakopoulos. Bibliotheca
ecclesiastica. T. I. Leipzig, 1866.

Deppe. Christ = K. Deppe. Der wahre Christ. Eine Untersuchung zum
Frommigkeitsverständnis Symeons des Neuen Theologen und zugleich
ein Beitrag zum Verständnis des Messalianismus und Hesychasmus.
Göttingen, 1971.

Deseille. Connaissance = P. Deseille. Connaissance et inconnaissance
de Dieu dans la tradition orthodoxe. Saint�Nazaire�en�Royans, s. a.

Deseille. Lumière = P. Deseille. «Nous avons vu la vraie lumière...». La
vie monastique, son esprit et ses textes fondamentaux. Paris, 1990.

Disdier. Oeuvre = M.�Th. Disdier. Une œuvre douteuse de saint
Maxime le Confesseur: Les cinq Centuries théologiques//Echos d’Orient,
30. 1931. P. 160–178.

Dodd. Gospel = C. H. Dodd. The Interpretation of the Fourth Gospel.
Cambridge, 1953.

www.tezaurliturgic.ro



Библиография 415

Dörries. Symeon = H. Dörries. Symeon von Mesopotamien. Die
Überlieferung der messalianischen «Makarios»�Schriften. Leipzig, 1941.

Dörries. Theologie = H.Dörries. Die Theologie des Makarios/Symeon
Göttingen, 1978.

Durell. Church = J. C. V. Durell. The Historic Church. Cambridge, 1906.
Ellverson. Nature = A.�S. Ellverson. The Double Nature of Man. A Study

in the Theological Anthropology of Gregory of Nazianzus. Uppsala, 1981.
Evdokimov. Currents = P. Evdokimov. The Principal Currents of Ortho�

dox Ecclesiology in the Nineteenth Century//ECR 10. 1978. P. 26–42.
Flesseman�van�Leer. Tradition = E. Flesseman�van�Leer. Tradition

and Scripture in the Early Church. Assen, 1954.
Florovsky. Bible = G. Florovsky. Collected Works I: Bible, Church,

Tradition. An Eastern Orthodox View. Belmont, 1972.
Florovsky. Palamas = G. Florovsky. Saint Gregory Palamas and the

Tradition of the Fathers//Sobornost 4/4. London, 1961. P. 165–176.
Fraigneau�Julien. Sens = B. Fraigneau�Julien. Les sens spirituels et

la vision de Dieu selon Syméon le Nouveau Théologien. Paris, 1986.
Frankenberg. Euagrius = W. Frankenberg. Euagrius Pontikos. Berlin,

1912.
Garsoian. Heresy = N. Garsoian. Byzantine Heresy. A Reinterpre�

tation//DOP 25. 1971. P. 85–113.
Garsoian. Nil = N. Garsoian. L’abjuration du Moine Nil de Calabre//

Byzantinoslavica, 35. Prague, 1974. P. 12–27.
Gautier. Typicon = P. Gautier. Le Typicon de la Théotokos Evergétis//

REB 40. 1982. P. 5–101.
Gendle. Approach = D. J. Gendle. The Apophatic Approach to God in

the Early Greek fathers With Special Reference to Alexandrian Tradition.
D. Phil. thesis. Oxford, 1974.

Gillet. Tears = L. Gillet. The Gift of Tears (Le don des larmes)//Sobor�
nost 12. 1937. P. 5–10.

Gouillard. Chrysomalla = J. Gouillard. Constantin Chrysomalla sous
le masque de Syméon le Nouveau Théologien//Travaux et mémoires.
T. V. Paris, 1973. P. 313–327.

Gouillard. Procès = J. Gouillard. Quatre procès de mystiques à By�
zance (vers 960–1143)//REB 36. 1978. P. 5–81.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание416

Gouillard. Synodikon = J. Gouillard. Le Synodikon de l’Orthodoxie.
Edition et commentaire//Travaux et mémoires. T. II. Paris, 1967. P.
1–316.

Gouillard. Théodore = J. Gouillard. L’œuvre de saint Théodore
d’Edessa//REB 5. 1947. P. 142 ff.

Graef. Director = H. Graef. The Spiritual Director in the Thought of
Symeon the New Theologian//Kyriakon (Festschrift J. Quasten). T. 2.
Münster, 1970. P. 608–614.

Graef. Mary = H. Graef. Mary. A History of Doctrine and Devotion.
London; New York, 1963.

Graffin. Explication = F. Graffin. Explication du sens mystique des
membres du corps du Christ//Parole de l’Orient, 1. 1970. P. 255–279.

Grégoire — Orgels. Chronologie = H. Grégoire — P. Orgels. La chro�
nologie des Patriarches de Constantinople et la question romaine à la fin du
Xe siècle//Byzantion. 1954. P. 157–178.

Gross. Divinisation = J. Gross. La divinisation du chrétien d’après les
Pères grecs. Paris, 1938.

Grumel. Chronologie = V. Grumel. Nicholas II Chrysobergès et la
chronologie de la vie de Syméon le Nouveau Théologien//REB 22. 1964.
P. 253 ff.

Grumel. Invectives = V. Grumel. Les invectives contre les Arméniens
du «catholicos Isaac»//REB 14. 1956. P. 174–194.

Grumel. Regestes = V. Grumel. Les regestes des actes du Patriarcat de
Constantinople. Vol. I. Fasc. 1–3. Paris, 1932–1947.

Guilland. Mystique = R. Guilland. Etudes sur l’histoire administrative de
l’Empire Byzantin: le mystique — Ð ìõóôéêüò//REB 26. 1968. P. 279–289.

Guillaumont. Vision = A. Guillaumont. La vision de l’intellect par lui�
même dans la mystique évagrienne//Mélanges de l’Université Saint�
Joseph, 50. 1984. P. 255–262.

Guillaumont. Origines = A. Guillaumont. Aux origines du monachisme
chrétien. Paris, 1979.

Hahn. Bibliothek = A. Hahn. Bibliothek der Symbole und Glaubens�
regeln der Alten Kirche. Breslau, 1897.

Hainsworth. Paisy = C. Hainsworth. Staretz Paisy Velichkovsky (1722–
1794). Doctrine of Spiritual Guidance. Rome, 1976.

www.tezaurliturgic.ro



Библиография 417

Halleux. Palamisme = A. de Halleux. Palamisme et scholastique.
Exclusivisme dogmatique ou pluriformité théologique?//Revue théolo�
gique de Louvain, 4. Louvain, 1973. P. 409–442.

Hanson. Allegory = R. P. C. Hanson. Allegory and Event. London, 1959.
Hanson. Tradition = R. P. C. Hanson. Tradition in the Early Church.

London, 1962.
Hatzopoulos. Two Outstanding Cases = A. Hatzopoulos. Two Out�

standing Cases in Byzantine Spirituality: Symeon the New Theologian
and Macarian Homilies. Thessaloniki, 1991.

Hausherr. Direction = I. Hausherr. Spiritual Direction in the Early
Christian East. Cistercian Stusies 116. Kalamazoo, Michigan, 1990.

Hausherr. Méthode = I. Hausherr. La Méthode d’oraison hésychaste.
OC 36. 1927.

Hausherr. Mystique = I. Hausherr — G. Horn. Un grand mystique
byzantin. OC 12. Rome, 1928. P. I–XCI.

Hausherr. Noms = I. Hausherr. Noms du Christ et voies d’oraison.
OCA 157. 1960.

Hausherr. Nuits = I. Hausherr. Les Orientaux connaissent�ils les «nuits»
de saint Jean de la Croix?//OCP 12. 1946. P. 5–46.

Hausherr. Penthos = I. Hausherr. Penthos. The Doctrine of Compunction
in the Christian East. Cistercian Studies 53. Kalamazoo, Michigan, 1982.

Herman. Kommunion = E. Herman. Die häuftige und tägliche Kom�
munion in den byzantinischen Klöstern//Memorial L.Petit. Bucharest,
1948. S. 203–217.

Hertling. Antonius = L. von Hertling. Antonius der Einsielder. Inns�
bruck, 1929.

Hertling. Communio = L. Hertling. Communio: Church and Papacy
in Early Christianity. Chicago, 1972.

Hochstaffl. Theologie = J. Hochstaffl. Negative Theologie. Ein Versuch
zur Vermittlung des patristischen Begriffs. München, 1976.

Holl. Enthusiasmus = K. Holl. Enthusiasmus und Bussgewalt beim
griechischen Mönchtum. Eine Studie zu Symeon dem neuen Theologen.
Leipzig, 1898.

Hunger. Badwesen = H. Hunger. Zum Badwesen im byzantinischen Klös�
tern//Klösterliche Sachkultur der Spätmittelalters. Wien, 1980. S. 353–364.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание418

Hussey. Learning = J. M. Hussey. Church and Learning in the Byzantine
Empire. Oxford, 1937.

Ivanka. Origenismus = E. von Ivanka. Der philosophische Ertrag der
Auseinandersetzung Maximos des Bekenners mit dem Origenismus//Jahr�
buch der Österreichischen byzantinischen Gesellschaft, 7. 1958. S. 23–49.

Ivanka. Plato = E. von Ivanka. Plato Christianus. Paris, 1990.
Jaeger. Works = W. Jaeger. Two Rediscovered Works of Ancient

Christian Literature: Gregory of Nyssa and Macarius. Leiden, 1954.
Janin. Géographie = R. Janin. La géographie ecclésiastique de l’empire

byzantin. Paris, 1953.
Janin. Monachisme = R. Janin. Monachisme byzantin au Moyen Age,

commende et typica (Xe–XIVe siècle)//REB 22. 1964. P. 5–44.
Jeffreys. Literature = E. M. and M. J. Jeffreys. Popular Literature in

Late Byzantium. London, 1983.
Jenkins. Glory = D. Jenkins. The Glory of Man. London, 1967.
Joanta. Roumanie = R. Joanta. Roumanie. Tradition et culture hésy�

chastes. Bellefontaine, 1987.
Katz. Mysticism = S. T. Katz. Mysticism and Religious Traditions.

Oxford, 1983.
Kazhdan. System = A. Kazhdan. Das System der Bilder und Meta�

phern in den Werken Symeons des «Neuen» Theologen//Unser ganzes
Leben Christus unserem Gott überantworten. Festschrift F. von Lilienfeld.
Göttingen, 1982. S. 221–239.

Kazhdan — Constable. People = A. Kazhdan — G. Constable. People
and Power in Byzantium. An Introduction to Modern Byzantine Studies.
Washington, 1982.

Kazhdan — Epstein. Change = A. Kazhdan — A. W. Epstein. Change
in Byzantine Culture in the Eleventh and Twelfth Centuries. Berkley; Los
Angeles; London, 1985.

Kelly. Doctrines = J. N. D. Kelly. Early Christian Doctrines. London,
1968.

Koder. SC 156 = J. Koder. Introduction//Syméon le Nouveau Théo�
logien. Hymnes. T. I. SC 156. 1969. P. 17–104.

Krausmüller. Stoudios = D. Krausmüller. The Monastic Communities
of Stoudios and St. Mamas in the Second Half of the Tenth Century//The

www.tezaurliturgic.ro



Библиография 419

Theotokos Evergetis and Eleventh�Century Monasticism. Ed. M. Mullet and
A. Kirby. Belfast, 1994. P. 67–85.

Krivochéine. EÁíõðåñÞöáíïò = B. Krivochéine. FÏ PíõðåñÞöáíïò Èåüò.
St Symeon the New Theologian and Early Christian Popular Piety//Studia
Patristica II. TU 64. Berlin, 1957. P. 485–494.

Krivochéine. Essence = B. Krivochéine. «Essence créée» et «essence
divine» dans la théologie spirituelle de saint Syméon le Nouveau Théo�
logien//Messager de l’Exarchat du Patriarchat russe en Europe occiden�
tale, 75–76. Paris, 1971. P. 151–170.

Krivochéine. Ivresse = B. Krivochéine. Le thème de l’ivresse spirituelle
dans la mystique de saint Syméon le Nouveau Théologien//Studia
Patristica, V. TU 80. Berlin, 1962. P. 368–376.

Krivochéine. SC 96 = B. Krivochéine. Introduction//Syméon le Nou�
veau Théologien. Catéchèses. T. I. SC 96. 1963. P. 15–203.

Krivochéine. Writings = B. Krivochéine. The Writings of St Symeon
the New Theologian//OCP 20. 1954. P. 298–328.

Krivochéine. Zealot = B. Krivochéine. The Most Enthusiastic Zealot.
St. Symeon the New Theologian as Abbot and Spiritual Instructor//
Ostkirchliche Studien 4. Würzburg, 1955. P. 108–128.

Krueger. Cynics = D. Krueger. Cynics, Christians and Holy Fools: The
Late Antique Context of Leontius of Neapolis’ Life of Symeon the Fool.
Ph. D. thesis. Princeton University, 1991.

Krumbacher. Geschichte = К. Krumbacher. Geschichte der byzantini�
schen Literatur. München, 1897.

Lamb. Psalms = A. Lamb. The Psalms in Christian Worship. London,
1962.

Lampe. PGL = G. W. H. Lampe. A Patristic Greek Lexicon. Oxford, 1991.
Lampe. Seal = G. W. H. Lampe. The Seal of the Spirit. London; New

York; Toronto, 1956.
Lascaris. Liberation = D. Lascaris. The Liberation of Man in Symeon

the New Theologian. D. Phil. thesis. Oxford, 1969.
Lawson. Theology = J. Lawson. The Biblical Theology of Saint Irenaeus.

London, 1948.
Leloir. Désert = L. Leloir. Désert et communion//Spiritualité Orientale

26. Bellefontaine, 1978.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание420

Lemerle. Elèves = P. Lemerle. Elèves et professeurs à Constantinople au
Xe siècle. Paris, 1969.

Lemerle. Humanisme = P. Lemerle. Le premier humanisme byzantin. Paris,
1971.

Lequien. Oriens = M. Lequien. Oriens Christianus. Paris, 1740.
Leroy. Réforme = J. Leroy. La réforme studite//Il monachesimo

orientale. OCA 153. 1958. P. 181–214.
Leroy. Vie = J. Leroy. La vie quotidienne du moine studite//Irénikon

27. Chevetogne, 1954. P. 21–50.
Lewy. Ebrietas = H. Lewy. Sobria ebrietas. Untersuchungen zur Ge�

schichte der antiken Mystik. Giessen, 1929.
Lossky. Image = V. Lossky. In the Image and Likeness of God. New

York, 1985.
Lossky. Mystical Theology = V. Lossky. The Mystical Theology of the

Eastern Church. New York, 1976.
Lossky. Vision = V. Lossky. The Vision of God. London, 1963.
Lot�Borodine. Cabasilas = M. Lot�Borodine. La vie et l’oeuvre de Nico�

las Cabasilas. Paris, 1958.
Lot�Borodine. Déification = M. Lot�Borodine. La déification de

l’homme selon la doctrine des Pères grecs. Paris, 1970.
Lot�Borodine. Larmes = M. Lot�Borodine. Le mystère du «don des larmes»

dans l’Orient chrétien//La vie spirituelle 48. Juvisy, 1936. P. 65–110.
Louth. Denys = A. Louth. Denys the Areopagite. London, 1989.
Louth. Origins = A. Louth. The Origins of the Christian Mystical Tra�

dition. Oxford, 1981.
Lundberg. Typologie = P. Lundberg. La typologie baptismale dans

l’ancienne Eglise. Uppsala, 1942.
Magdalino. Bath = P. Magdalino. Church, Bath and Diakonia in Medie�

val Constantinople//Church and People in Byzantium. Ed. R. Morris. Bir�
mingham, s. a. P. 165–188.

Magdalino. Holy Man = P. Magdalino. The Byzantine Holy Man in the
Twelfth Century//The Byzantine Saint. Ed. S. Hackel. London, 1981. P. 51–66.

Malherbe — Ferguson. Introduction = A. J. Malherbe — E. Ferguson.
Introduction//Gregory of Nyssa. The Life of Moses. New York; Ramsey;
Toronto, 1978. P. 1–23.

www.tezaurliturgic.ro



Библиография 421

Maloney. Mystic = G. Maloney. The Mystic of Fire and Light. Denville,
New Jersey, 1975.

Mambrino. Mains = J. Mambrino. Les deux mains de Dieu dans l’oeuvre
de saint Irénée//NRTh 79. 1957. P. 355–370.

Mango. Byzantium = C. Mango. Byzantium, the Empire of New Rome.
London, 1980.

Mango. Image = C. Mango. Byzantium and Its Image. London, 1984.
Mantzaridis. Deification = G. Mantzaridis. Deification of Man. New

York, 1984.
Martin. Controversy = E. J. Martin. A History of the Iconoclastic

Controversy. London, 1930.
Martin. Illustration = J. R. Martin. The Illustration of the Heavenly

Ladder of John Climacus. Princeton, 1954.
Mason. Conceptions = A. J. Mason. Conceptions of the Church in Early

Times//H. B. Swete. Essays on the Early History of the Church and Its
Ministry. London, 1918. P. 3–56.

Mateos. Horologion = J. Mateos. Un horologion inédit de S. Sabas//
Mélanges E.Tisserant, III. Studi e testi, 233. Vatican, 1964. P. 47–76.

Mateos. Typicon = J. Mateos. Le typicon de la Grande Eglise (Ms. Saint�
Croix No. 40, Xe siècle). T. 1–2. OCA 165–166. 1962.

McGuckin. Symeon = J. A. McGuckin. Symeon the New Theologian
and Byzantine Monasticism//Mount Athos and Byzantine Monasticism.
Papers From the 28th Symposium of Byzantine Studies. Birmingham, 1994.

McKinnon. Music = J. McKinnon. Music in Early Christian Literature.
Cambridge, 1993.

Mensbrugge. Prayer�time = A. van der Mensbrugge. Prayer�time in
Egyptian Monasticism (320–450)//Studia Patristica II. TU 64. Berlin,
1957. P. 435–454.

Merki. FÏìïßùóéò = H. Merki. FÏìïßùóéò Èåï™ von der platonischen
Augleichung auf Gott zur Gottähnlichkeit bei Gregor von Nyssa. Fribourg,
1952.

Mersch. Corps = E. Mersch. Le Corps mystique du Christ. Bruxelles;
Paris, 1951.

Meyendorff. Byzantine Theology = J. Meyendorff. Byzantine Theo�
logy. Historical Trends and Doctrinal Terms. London; Oxford, 1975.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание422

Meyendorff. Christ = J. Meyendorff. Christ in Eastern Christian Thought.
Washington, 1969.

Meyendorff. Hesychasm = J. Meyendorff. Byzantine Hesychasm:
Historical, Theological and Social Problems. London, 1974.

Meyendorff. Messalianism = J. Meyendorff. Messalianism or Anti�
Messalianism: A Fresh Look at the Macarian Problem//Kyriakon. Fest�
schrift J. Quasten. Vol. 2. Münster, 1970. S. 285–290.

Meyendorff. Palamas = J. Meyendorff. St. Gregory Palamas and
Orthodox Spirituality. New York, 1974.

Meyendorff. Russia = J. Meyendorff. Byzantium and the Rise of Russia.
New York, 1989.

Meyendorff. Study = J. Meyendorff. A Study of Gregory Palamas.
London, 1964.

Meyendorff. Tradition = J. Meyendorff. Living Tradition. New York, 1978.
Meyendorff. Trends = J. Meyendorff. Spiritual Trends in Byzantium

in the Late Thirteenth and Early Fourteenth Centuries//Art et société à
Byzance sous les Paléologues. Actes du Colloque organisé par l’Association
internationale des études byzantines à Venise en septembre 1968. Venice,
1971. P. 53–71.

Mersch. Christ = E. Mersch. The Whole Christ. The Historical De�
velopment of the Doctrine of the Mystical Body in Scripture and Tradition.
London, 1956.

Miquel. Conscience = P. Miquel. La conscience de la grâce selon Sy�
méon le Nouveau Théologien//Irénikon, 42. Chevetogne, 1969. P. 314–
342.

Miquel. Lexique = P. Miquel. Lexique du désert. Etude de quelques
mots�clés du vocabulaire monastique grec ancien. Bellefontaine, 1986.

Moda. Christ = A. Moda. Le Christ dans la vie chrétienne. Une lecture
des catéchèses de Syméon le Nouveau Théologien//Nicolaus 1, 1993
(Bari). P. 103–144.

Moreschini. Luce = C. Moreschini. Luce e purificazione nella dottrina
di Gregorio Nazianzeno//Augustinianum 13. P. 535–549.

Moreschini. Platonismo = C. Moreschini. Il platonismo christiano di
Gregorio Nazianzeno//Annali della Scuola Normale Superiore di Pisa III,
4. 1974. P. 1347–1392.

www.tezaurliturgic.ro



Библиография 423

Moreschini. SC 358 = C. Moreschini. Introduction//Grégoire de
Nazianze. Discours 38–41. SC 358. 1990. P. 8–101.

Morris. Saint = R. Morris. The Political Saint of the Eleventh Century//The
Byzantine Saint. Ed. S. Hackel. London, 1981. P. 43–50.

Murray. Symbols = R. Murray. Symbols of Church and Kingdom.
A Study in Early Syriac Tradition. Cambridge, 1975.

Nellas. Deification = P. Nellas. Deification in Christ. New York, 1987.
Noret. Grégoire = J. Noret. Grégoire de Nazianze, l’auteur le plus cité,

après la Bible, dans la littérature ecclésiastique byzantine//II Symposium
Nazianzenum. Paderborn; München; Wien; Zürich, 1983. P. 259–266.

Oikonomidès. Listes = N. Oikonomidès. Les listes de préséances by�
zantines des IXe et Xe siècles. Paris, 1972.

Ostrogorsky. History = G. Ostrogorsky. History of the Byzantine State.
5th ed. Oxford, 1993.

Pares. Russia = B. Pares. A History of Russia. London, 1936.
Pargoire. Eglise = J. Pargoire. L’Eglise byzantine de 527 à 847. Paris,

1932.
Pelikan. Light = J. Pelikan. The Light of the World. New York, 1962.
Pelikan. Spirit = J. Pelikan. Christian Tradition. Vol. II: The Spirit of

Eastern Christendom (600–1700). Chicago, 1977.
Perczel. Parallèles = I. Perczel. Parallèles entre Syméon le Nouveau

Théologien et Denys l’Aréopagite//Denys l’Aréopagite et sa posterité en
Orient et en Occident. Colloque du Centre National de la Recherche Scien�
tifique. Paris, 21–24 September 1994.

Petit. Documents = L. Petit. Documents inédits sur le concile de 1166 et
ses derniers adversaires//Византийский временник 11. СПб., 1904.
С. 479–493.

Pitra. Monumenta, II = J. B. Pitra. Iuris ecclesiastici graecorum historia
et monumenta. T. II. Roma, 1868.

Places. Catéchèse = E. des Places. Une Catéchèse inédite de Diadoque
de Photicé//RSR 40. 1952. P. 129–138.

Plumpe. Mater = J. C. Plumpe. Mater Ecclesia. Washington, 1943.
Prestige. Fathers = G. L. Prestige. Fathers and Heretics. London, 1958.
Quasten. Patrology = J. Quasten. Patrology. 5th ed. Vol. I–III.

Westminster, Maryland, 1990.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание424

Rahner. Symbole = H. Rahner. Symbole der Kirche. Die Ekklesiologie
der Väter. Salzburg, 1964.

Regnault. Vie = L. Regnault. La vie quotidienne des Pères du désert en
Egypte au IVe siècle. Paris, 1990.

Rigo. Niceforo = A. Rigo. Niceforo l’Esicasta (XIII sec.), alcune consi�
derazioni sulla vita e sull’ opera//Amore del bello. Studi sulla Filokalia.
Roma, 1989. P. 87–93.

Rist. Philosophy = J. M. Rist. Stoic Philosophy. Cambridge, 1969.
Roques. Univers = R. Roques. L’Univers dionysien. Paris, 1954.
Rorem. Symbolism = P. Rorem. Biblical and Liturgical Symbolism

within the Pseudo�Dionysian Synthesis. Toronto, 1984.
Rosenthal�Kamarinea. Symeon = I. Rozenthal�Kamarinea. Symeon

der Neue Theologe und Symeon Studites. Ein Vorbid der Liebe des Schulers
zum Lehrer//Oecumenische Einhelt 3. 1952. P. 103–120.

Rosenthal�Kamarinea, Studites = I. Rozenthal�Kamarinea. Symeon
Studites, ein heiliger Narr//Akten des XI Internationalen Byzantinisten�
kongresses 1958. München, 1960. S. 515–520.

Rossum. Problem = J. van Rossum. The Ecclesiological Problem in St.
Symeon the New Theologian. M. Th. thesis. New York, 1976.

Rousseau. Pachomius = H. Rousseau. Pachomius. California; London,
1985.

Russell. Deification = N. Russell. The Concept of Deification in the Early
Greek Fathers. D. Phil. thesis. Oxford, 1988.

Rydèn. The Holy Fool = L. Rydèn. The Holy Fool//The Byzantine
Saint. Ed. S. Hackel. London, 1981. P. 106–113.

Salaville. Messe = A. Salaville. Messe et communion d’après les Ty�
pica monastiques byzantins//OCP 13, 1–2. 1947. P. 282–298.

Schmemann. Introduction = A. Schmemann. Introduction to Litugrical
Theology. New York, 1986.

Schmemann. Tradition = A. Schmemann. Liturgy and Tradition. Ed.
Thomas Fisch. New York, 1990.

Ševčenko. Hagiography = I. Ševčenko. Hagiography of the Iconoclast Pe�
riod//Iconoclasm. Ed. A. Bryer and J. Herrin. Birmingham, 1975. P. 113–131.

Sherwood. Ambigua = P. Sherwood. The Earlier Ambigua of Saint
Maximus the Confessor and His Refutation of Origenism. Rome, 1955.

www.tezaurliturgic.ro



Библиография 425

 Sherwood. Exposition = P. Sherwood. Exposition and Use of Scripture
in St. Maximus as Manifest in Quaestiones ad Thalassium//OCP 24. 1958. P.
202–207.

Sherwood. Origenismus = P. Sherwood. Maximus und Origenismus//
Arché kai telos. Berichte zum XI. Internationalen Byzantinistenkongress.
München, 1958.

Simonetti. Giovanni = M. Simonetti. Giovanni 14:28 della controversa Ari�
ana//Kyriakon. Festschrift J. Quasten. Vol. 2. Münster, 1970. S. 151–161.

Simonetti. Interpretation = M. Simonetti. Biblical Interpretation in the
Early Church. Edinbugrh, 1994.

Špidlik. Joseph = T. Špidlik. Joseph de Volokolamsk. Roma, 1956.
Staats. Macarios = R. Staats. Einleitung//Macarios/Symeon.

Epistola Magna. Göttingen, 1984. S. 11–83.
Stathopoulos. Gottesliebe = D. Stathopoulos. Die Gottesliebe bei Sy�

meon, dem neuen Theologen. Bonn, 1964.
Stewart. Working = C. Stewart. «Working the Earth of the Heart».

The Messalian Controversy in History, Texts and Language to AD 431.
Oxford, 1991.

Sullivan. Image = J. E. Sullivan. The Image of God. The Doctrine of St
Augustine and Its Influence. Dubuque, Iowa, 1963.

Sylvia Mary. Tears = Sister Sylvia Mary. St. Symeon the New Theologian
and the Way of Tears//Studia Patristica X. Berlin, 1970. P. 431–435.

Taft. Athos = R. Taft. Mount Athos: A Late Chapter in the History of
the Byzantine Rite//DOP 42. 1988. P. 179–194.

Taft. Hours = R. Taft. The Liturgy of the Hours in East and West.
Collegeville, Minessota, 1986.

Thayer. Lexicon NT = J. H. Thayer. A Greek�English Lexicon of the
New Testament. Edinburgh, 1901.

Thunberg. Man = L. Thunberg. Man and the Cosmos. The Vision of
St. Maximus the Confessor. New York, 1985.

Thunberg. Microcosm = L. Thunberg. Microcosm and Mediator. The
Theological Anthropology of Maximus the Confessor. Lund, 1965.

Thunberg. Symbol = L. Thunberg. Symbol and Mystery in St. Maximus
the Confessor//Maximus Confessor. Actes du Symposium sur Maxime
le Confesseur. Fribourg, 1982. P. 285–308.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание426

Torjesen. Procedure = K. J. Torjesen. Hermeneutical Procedure and
Theological Method in Origen’s Exegesis. Berlin; New York, 1986.

Trigg. Interpretation = J. M. Trigg. Biblical Interpretation. Wilmington
Delaware, 1988.

Turner. Fatherhood = H. Turner. Symeon the New Theologian and
Spiritual Fatherhood. Leiden; New York; Köln, 1990.

Veilleux. Liturgie = A. Veilleux. La liturgie dans le cénobitisme pacho�
mien au quatrième siècle//Studia Anselmiana 57. Roma, 1968.

Veniamin. Transfiguration = Ch. N. Veniamin. The Transfiguration of
Christ in Greek Patristic Literature. D.Phil. thesis. Oxford, 1991.

Vermes. Bible = G. Vermes. Bible and Midrash: Early Old Testament Exege�
sis//The Cambridge History of the Bible. Vol. 1. Cambridge, 1970. P. 199–231.

Volk. Klosterbibliotheken = O. Volk. Die byzantinische Klosterbiblio�
theken von Konstantinopel, Thessalonike und Kleinasien. München, 1974.

Völker. Maximus = W. Völker. Maximus Confessor als Meister des
geistlichen Lebens. Wiesbaden, 1965.

Völker. Praxis = W. Völker. Praxis und Theoria bei Symeon dem neuen
Theologen. Ein Beitrag zur byzantinischen Mystik. Wiesbaden, 1974.

Völker. Scala = W. Völker. Scala Paradisi. Eine Studie zu Iohannes
Climacus und zugleich eine Vorstudie zu Symeon dem neuen Theologen.
Wiesbaden, 1968.

Wallace�Hadrill. Nature = D. S. Wallace�Hadrill. The Greek Patristic
View on Nature. Manchester, 1968.

Ward. Apophthegmata = B. Ward. Apophtegmata Matrum//Studia
Patristica, XVI. Berlin, 1985. P. 63–66.

Ware. Baptism = K. T. Ware. The Sacrament of Baptism and the Ascetic
Life in the Teaching of Mark the Monk//Studia Patristica, X. Berlin, 1970.
P. 441–452.

Ware. Christodoulos = Kallistos Ware. The Monastic Ideal according
to St. Christodoulos of Patmos//FÉåñN Ìïíx Qãßïõ EÉùÜííïõ ôï™ Èåïëüãïõ —
900 ÷ñüíéá jóôïñéêyò ìáñôõñßáò (1088–1988). Athens, 1989. P. 23–34.

Ware. Church = T. Ware. The Orthodox Church. London, 1993.
Ware. Father = Kallistos T. Ware. The Spiritual Father in Saint John

Climacus and Saint Symeon the New Theologian//Studia Patristica, XVIII,
2. Kalamazoo; Louvain, 1989. P. 299–316.

www.tezaurliturgic.ro



Библиография 427

Ware. Introductory Note = K. Ware. Introductory Note//The Philokalia.
The Complete Text. Translated from the Greek by G. E. H. Palmer, Philip
Sherard and Kallistos Ware. Vol. 3. London; Boston, 1984. P. 282–284.

Ware. Traités = K. Ware. Introduction//Marc le Moine. Traités
spirituels et théologiques. Bellefontaine, 1985. P. IX–LI.

Ware. Meaning = Archimandrite Kallistos Ware. The Meaning of the
Great Fast//The Lenten Triodion. London, 1977. P. 13–68.

Ware. Monk = K. Ware. The Monk and the Married Christian//ECR
6, 1. 1974. P. 72–83.

Ware. Mystery = K. Ware. The Mystery of God and Man in St. Symeon
the New Theologian//Sobornost 6/4. London, 1971. P. 227–236.

Ware. Pathos = K. T. Ware. The Meaning of «Pathos» in Abba Isaias
and Theodoret of Cyrus//Studia Patristica, XX. Louvain, 1989. P. 315–
322.

Ware. Symeon = T. Ware. Symeon der Neue Theologe//LTK IX.
1964. P. 1215–1216.

Ware. Synagoge = K. Ware. Prayer and the Sacraments in the Sy�
nagoge//The Theotokos Evergetis and Eleventh�Century Monasticism.
Ed. M. Mullet and A. Kirby. Belfast, 1994. Р. 325–347.

Ware. Transfiguration = T. Ware. The Transfiguration of the Body//
Sobornost 4/8. London, 1963. P. 420–434.

Wellesz. History = E. Wellesz. A History of Byzantine Music and
Hymnography. Oxford, 1967.

Wheeler Robinson. Man = H. Wheeler Robinson. The Christian
Doctrine of Man. Edinburgh, 1926.

Williams. Fall = N. P. Williams. The Ideas of the Fall and of Original
Sin. London, 1927.

Wilson. Libraries = N. G. Wilson. The Libraries of the Byzantine World//
Greek, Roman and Byzantine Studies 8. Durham, 1967. P. 53–80.

Wilson. Scholars = N. G. Wilson. Scholars of Byzantium. London, 1983.
Wingren. Man = G. Wingren. Man and the Incarnation. A Study in

the Biblical Theology of Irenaeus. Philadelphia, 1959.
Winslow. Dynamics = D. F. Winslow. The Dynamics of Salvation.

A Study in Gregory of Nazianzus. Philadelphia, 1979.
Wirth. Èåïëüãïò = P. Wirth. Êáéí’ò èåïëüãïò//Oriens Christianus,

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание428

45. Wiesbaden, 1961. P. 127–128.
Wolfson. Philosophy = H. A. Wolfson. The Philosophy of the Church

Fathers. Cambridge, Massachusetts; London, 1970.
Yannopoulos. Société = P. A. Yannopoulos. La société profane dans

l’empire byzantin des VIIe, VIIIe et IXe siècles. Louvain, 1975.
Yousif. Eucharistie = P. Yousif. L’Eucharistie chez saint Ephrem de

Nisibe. OCA 224. 1984.
Zizioulas. Being = John D. Zizioulas. Being as Communion: Studies

in Personhood and the Church. London, 1985.
EÅëåüðïõëïò. ÂéâëéïèÞêç = Í. Î. EÅëåüðïõëïò. FÇ ÂéâëéïèÞêç êár ô’

âéâëéïãñáöéê’í dãñáóôÞñéïí ôyò ìïíyò ô§í Óôïõäßïõ. EÁèyíáé, 1967.
Ìéêñáãéáííáíßôçò. ÊáôÜëïãïò = ÃåñÜóéìïò ìïíá÷’ò Ìéêñáãéáííáíßôçò.

ÊáôÜëïãïò ÷åéñïãñÜöùí êïäéê§í ôyò... ÓêÞôçò ôyò Qãßáò ÈåïìÞôïñïò IÁííçò.

EÁèyíáé, 1961.
ÓÜêêïò. ÐáôÞñ = Óô. ÓÜêêïò. FÏ ÐáôÞñ Ìïõ ìåßæùí Ìïý dóôéí. Ô. I–II.

Èåóóáëïíßêç, 1966–1968.
×ñÞóôïõ. ÅkóáãùãÞ = Ð. ×ñÞóôïõ. ÅkóáãùãÞ//Óõìå¦í ôï™ ÍÝïõ

Èåïëüãïõ Âßïò, ÊåöÜëáéá, ÅÙ÷áñéóôßáé. Èåóóáëïíßêç, 1983. Ó. 9–33.
×ñÞóôïõ. ÍéêÞôá = P. ×ñÞóôïõ. ÅkóáãùãÞ//ÍéêÞôá ÓôçèÜôïõ ìõóôéêN

óõããñÜììáôá. Èåóóáëïíßêç, 1957.

www.tezaurliturgic.ro



СОКРАЩЕНИЯ

ACO = Acta Conciliorum Oecumenicorum. Ed. E. Schwartz. Berlin.
CC = Corpus Christianorum. Tournhout; Paris.
CCG = Corpus Christianorum, series graeca. Tournhout; Paris.
CCL = Corpus Christianorum, series latina. Tournhout; Paris.
DHGE = Dictionnaire d’histoire et de géographie ecclésiastiques. Paris.
DOP = Dumbarton Oaks Papers. Washington, D.C.
DSp = Dictionnaire de spiritualité. Ed. M. Viller. Paris.
DTC = Dictionnaire de théologie catholique. Ed. A. Vacant, E. Mangenot,

E. Ammann. Paris, 1903–1950.
ECQ = Eastern Churches Quarterly. Ramsgate.
ECR = Eastern Churches Review. London.
GCS = Die grechischen christlichen Schriftsteller. Leipzig; Berlin.
LTK = Lexikon für Theologie und Kirche. Freiburg i. B.
NRTh = Nouvelle revue théologique. Tournai.
OC = Orientalia Christiana. Roma.
OCA = Orientalia Christiana Analecta. Roma.
OCP = Orientalia Christiana Periodica. Roma.
ODByz = The Oxford Dictionary of Byzantium. Ed. A. Kazhdan. Oxford.
PG = Patrologiae cursus completus, series graeca. Ed. J�P. Migne. Paris.
PL = Patrologiae cursus completus, series latina. Ed. J.�P. Migne. Paris.
PO = Patrologia Orientalis. Ed. R. Graffin, F. Nau. Paris.
PTS = Patristische Texte und Studien. Hrsg. von K. Aland, E. Mühlenberg.

Berlin; New York.
REB = Revue des études byzantines. Paris.
ROC = Revue de l’Orient chrétien. Paris.

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание430

RSR = Recherches de sciences religieuses. Paris.
SB = Supplementa byzantina. Berlin.
SC = Sources Chrétiennes. Paris.
TU = Texte und Untersuchungen. Leipzig; Berlin.
ÅÙåñãåôéíüò = ÅÙåñãåôéíüò, }ôïé Óõíáãùãx ô§í èåïöèüããùí ýçìÜôùí êár

äéäáóêáëé§í ô§í èåïöüñùí êár Qãßùí ÐáôÝñùí. Ô. I–IV. EÁèyíáé, 1990.
Öéëïêáëßá = Öéëïêáëßá ô§í jåñ§í íçðôéê§í. Ô. I–V. EÁèyíáé, 1957–1963.

www.tezaurliturgic.ro



ТАБЛИЦА СООТВЕТСТВИЙ

Слова Богословские, Нравственные,
Огласительные; Благодарения; Послания

Греч. текст
по изданию

SC

Theol. 1

Theol. 2

Theol. 3

Eth. 1

Eth. 2

Eth. 3

Eth. 4

Eth. 5

Eth. 6

Eth. 7

Eth. 8

Eth. 9

Перевод
св. Феофана
Затворника

Слово 60

Слово 61

Слово 62

Слово 45

Слово 26

Слово 52

Слово 84

Слово 63

Слово 83

Слово 78

Слово 58

Слово 80

Греч. текст
по изданию

SC

Cat. 12

Cat. 13

Cat. 14

Cat. 15

Cat. 16

Cat. 17

Cat. 18

Cat. 19

Cat. 20

Cat. 21

Cat. 22

Cat. 23

Перевод
св. Феофана
Затворника

Слово 77

Слово 42

Слово 65

Слово 25

Слово 86

Слово 92

[Слово 88]

[Слово 27]

Слово 72

—

Слово 56

Слово 67

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание432

Eth. 10

Eth. 11

Eth. 12

Eth. 13

Eth. 14

Eth. 15

Cat. 1

Cat. 2

Cat. 3

Cat. 4

Cat. 5

Cat. 6

Cat. 7

Cat. 8

Cat. 9

Cat. 10

Cat. 11

Слово 57

Слово 82

Слово 34

Слово 35

Слово 41

Слово 85

Слово 53

[Сл. 19+3]

Слово 73

Слово 75

Слово 66

Слово 81

Слово 74

Слово 54

Слово 21

Слово 55

Слово 76

Cat. 24

Cat. 25

Cat. 26

Cat. 27

Cat. 28

Cat. 29

Cat. 30

Cat. 31

Cat. 32

Cat. 33

Cat. 34

Euch. 1

Euch. 2

Ep. 1 (Holl)

Ep. 2 (неизд.)

Ep. 3 (неизд.)

Ep. 4 (неизд.)

Слово 49

Слово 43

Слово 71

Слово 50

Слово 79

Слово 47

Слово 69

Слово 70

Слово 64

Слово 59

Слово 89

Слово 90

Слово 91

—

Слово 32

Слово 11

Слово 87

www.tezaurliturgic.ro



Таблица соответствий 433

Главы

100 глав практических и богословских (Cap. 1)

Издание SC =
Пер. еп.

Илариона

1

2

3

4

5

6

7

8

9

10

11

12

13

14

15

16

17

18

19

Перевод
св. Феофана
Затворника

—

—

—

—

—

—

—

—

—

1

2

3

4

5

6

7

8

9

10

Издание SC =
Пер. еп.

Илариона

51

52

53

54

55

56

57

58

59

60

61

62

63

64

65

66

67

68

69

Перевод
св. Феофана
Затворника

35

—

36

37

38

39

40

41

42

43

44

45

46

47

48

49

50

51

52

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание434

20

21

22

23

24

25

26

27

28

29

30

31

32

33

34

35

36

37

38

39

40

41

42

43

11

12

13

14

15

16

17

18

19

20

—

—

—

—

—

—

—

21

22

23

24

25

26

27

70

71

72

73

74

75

76

77

78

79

80

81

82

83

84

85

86

87

88

89

90

91

92

93

—

—

—

—

—

—

—

—

—

—

53

54

55

56

—

57

58

—

—

—

—

—

—

—

www.tezaurliturgic.ro



Таблица соответствий 435

Другие 25 глав умозрительных и богословских (Cap. 2)

44

45

46

47

48

49

50

28

29

30

31

32

33

34

94

95

96

97

98

99

100–101

—

—

—

—

—

—

—

Издание SC =
Пер. еп.

Илариона

1

2

3

4

5

6

7

8

9

10

11

12

13

Перевод
св. Феофана
Затворника

134

135

136

—

137

—

138

59

139

140

141

142

143

Издание SC =
Пер. еп.

Илариона

14

15

16

17

18

19

20

21

22

23

24

25

Перевод
св. Феофана
Затворника

144

145

146

147

148

149

150

60

151

152

153

154

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание436

Другие 100 глав богословских и практических (Cap. 3)

Издание SC =
Пер. еп.

Илариона

1

2

3

4

5

6

7

8

9

10

11

12

13

14

15

16

17

18

19

20

Перевод
св. Феофана
Затворника

155

156

61

157

62

158

72

73

74

75

76

77

78

63

64

65

66

67

68

69

Издание SC =
Пер. еп.

Илариона

53

54

55

56

57

58

59

60

61

62

63

64

65

66

67

68

69

70

71

72

Перевод
св. Феофана
Затворника

92

93

91

95

96

97

94

98

99

176

177

178

100

101

102

103

104

105

106

107

www.tezaurliturgic.ro



Таблица соответствий 437

21

22

23

24

25

26

27

28

29

30

31

32

33

34

35

36

37

38

39

40

41

42

43

44

70

159

71

160

161

79

80

81

82

162

163

164

165

166

167

168

169

170

171

172

173

174

175

—

73

74

75

76

77

78

79

80

81

82

83

84

85

86

87

88

89

90

91

92

93

94

95

96

108

179

109

110

—

180

111

112

113

114

115

116

117

119

118

120

121

122

123

129

124

125

130

126

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание438

Гимны

45

46

47

48

49

50

51

52

83

84

85

86

87

88

89

90

97

98

99

100

—

—

[Житие 31]

[Житие 30]

127

128

131

132

181

182

183

184

Греч. текст
по изданию

SC

1

2

3

4

5

6

7

8

9

10

Пер. иером.
Пантелеимона
(Успенского)

27

28

48

19

18

5

49

4

29

57

Греч. текст
по изданию

SC

31

32

33

34

35

36

37

38

39

40

Пер. иером.
Пантелеимона
(Успенского)

42

51

43

17

16

15

53

44

12

13

www.tezaurliturgic.ro



Таблица соответствий 439

11

12

13

14

15

16

17

18

19

20

21

22

23

24

25

26

27

28

29

30

32

36

6

30

58

7

2

37

38

39

59

40

41

8

31

9

20

21

22

1

41

42

43

44

45

46

47

48

49

50

51

52

53

54

55

56

57

58

—

—

33

14

26

34

45

10

52

11

24

46

23

47

—

56

3

35

25

50

54; 55

60

www.tezaurliturgic.ro



СОДЕРЖАНИЕ

Предисловие ............................................................................. 6

От автора .................................................................................. 9

Введение
1. Жизнь преподобного Симеона ............................................... 12
2. Творения преподобного Симеона ........................................... 32
3. Издания и переводы творений преподобного Симеона .............. 40
4. Цель и содержание настоящей работы .................................... 45

Глава I
Преподобный Симеон и Священное Писание
1. Священное Писание в православной Традиции ........................ 52
2. Учение преподобного Симеона о Священном Писании ............. 60
3. Библейские аллюзии и цитаты у преподобного Симеона ........... 64
4. Примеры толкования библейских текстов

у преподобного Симеона ....................................................... 68
5. От буквы к духу.................................................................... 76
6. От аллегории к мистической типологии .................................. 78

Глава II
Преподобный Симеон и богослужение
1. Основные принципы и элементы богослужения

в раннем монашестве ............................................................ 92

www.tezaurliturgic.ro



2. Монастырское богослужение в Константинополе
времен преподобного Симеона ............................................... 95

3. Суточный круг богослужения в писаниях
преподобного Симеона ........................................................ 100

4. Литургия и Причастие. Как часто монахи причащались? ........ 104
5. Аспекты евхаристического благочестия

преподобного Симеона ........................................................ 111
6. Годичный круг церковных праздников

у преподобного Симеона ..................................................... 121

Глава III
Преподобный Симеон и студийская традиция
1. Студийский монастырь и его просветительская

деятельность ...................................................................... 131
2. Духовное руководство в студийской традиции ....................... 136
3. Сведения о жизни преподобного Симеона Студита ................. 140
4. Аскетическое учение преподобного Симеона Студита ............ 149

А. Покаяние и слезы ........................................................... 150
Б. Молитва ........................................................................ 151
В. Духовное руководство и исповедь .................................... 155
Г. Различные аспекты аскетической практики ....................... 159

5. Развитие аскетических идей преподобного Симеона Студита
в творениях преподобного Симеона Нового Богослова ........... 165

6. Сравнительный анализ мистицизма преподобных
Симеона Студита и Симеона Нового Богослова...................... 172

Глава IV
Круг келейного чтения преподобного Симеона
1. Что читал преподобный Симеон? Святоотеческие аллюзии

и цитаты в его произведениях .............................................. 177
2. Преподобный Симеон и агиографическая литература ............. 184

А. Древние святые как пример для подражания ..................... 184
Б. Современные святые....................................................... 190

Содержание 441

www.tezaurliturgic.ro



Преп. Симеон Новый Богослов и православное Предание442

Глава V
Триадологическая полемика в творениях

преподобного Симеона
1. «Отец Мой более Меня»...................................................... 198
2. «Как ты отделяешь Сына от Отца?..» ..................................... 208

Глава VI
Святоотеческие основы богословия

преподобного Симеона
1. Истинный богослов ............................................................. 214
2. Непостижимость Бога ......................................................... 216
3. Божественные имена .......................................................... 221
4. Апофатическое богословие .................................................. 228
5. «Бог есть свет» ................................................................... 233

Глава VII
Антропология преподобного Симеона

в свете патристической Традиции
1. Двойная природа человека .................................................. 242
2. Образ и подобие ................................................................. 249
3. Предназначение человека ................................................... 254

Глава VIII
Экклезиологические воззрения преподобного Симеона

в свете патристической Традиции
1. Церковь и спасение ............................................................ 263
2. Церковная иерархия ........................................................... 271
3. Таинства............................................................................ 277

Глава IX
Мистическое богословие преподобного Симеона

в контексте святоотеческого Предания
1. Слезы и покаяние ............................................................... 287
2. Боговидение....................................................................... 296
3. Божественный свет ............................................................ 310

www.tezaurliturgic.ro



Содержание 443

4. Экстаз ............................................................................... 331
5. Бесстрастие ....................................................................... 342
6. Обожение .......................................................................... 349

Заключение
1. Мистический опыт и церковное Предание. Место

преподобного Симеона в Православной Церкви..................... 370
2. Влияние преподобного Симеона на последующее

развитие восточноBхристианского Предания .......................... 376

Библиография ....................................................................... 391

Сокращения .......................................................................... 429

Таблица соответствий ............................................................ 431

www.tezaurliturgic.ro


