
 

Page 1 of 24 
 

      Sfinții Chiril și Metodie –     
           luminătorii slavilor 
1. Contextul istoric 

Pentru a apăra granițele de Est de pericolul slav, 
conducătorii statului franc reușiseră să-i subjuge pe slavii 
din Boemia și Moravia, silindu-i să recunoască dominația 
francă. De asemenea, pentru a-și asigura și influența 
bisericească, episcopiile de Regensburg și Passau, precum 
și arhiepiscopia de Salzburg au dezvoltat o importantă 
activitate misionară în Boemia, Moravia, Nitra (Slovacia) și 
în Ungaria de Vest. În Boemia nu prea au avut succes, însă 
în Moravia și Nitra insistența lor a dat destule roade. La 
aceasta a contribuit și ajutorul de care s-au bucurat din 
partea conducătorilor locali. 

În anul 830, regele Moraviei, Moimir I, a anexat Nitra la 
regatul său. Succesorul său, Rastislav (846-870), a lărgit și 
mai mult granițele, creând Moravia Mare, și, încet-încet, a 
reușit să obțină independența statului morav, eliberându-l 
de sub stăpânirea francilor. După ce Ludovic Germanul a 
eșuat în încercarea sa de a subjuga din nou Boemia și 
Moravia, Rastislav și-a întărit atât de mult poziția, încât 
intervenea chiar și în treburile interne ale statului franc. În 
acest sens, i-a luat partea fiului lui Ludovic, Carloman, 
atunci când acesta din urmă s-a revoltat împotriva tatălui 
său (861) [1]. Pentru a face față acestui pericol, Ludovic a 

www.tezaurliturgic.ro



 

Page 2 of 24 
 

căutat să încheie o alianță cu regele bulgarilor, Boris. 
Tratativele din franci și bulgari au durat trei ani (860-863). 
În cele din urmă s-a ajuns la un acord, care presupunea, pe 
de o parte, organizarea unei campanii comune împotriva 
lui Rastislav, iar, pe de altă parte, încreștinarea lui Boris de 
către franci [2]. 

Temându-se de această alianță franco-bulgară, Rastislav, 
după ce a primit răspuns negativ din partea papei Nicolae 
I, de la care ceruse ajutor, a apelat la împăratul bizantin 
(862), cu o dublă cerință: încheierea unei alianțe și 
trimiterea unor învățători ortodocși, care să 
propovăduiască Evanghelia în limba slavă. Cei trei lideri ai 
Imperiului Bizantin: împăratul Mihail III (842-867), 
patriarhul Fotie (858-867) și generalul Várdas, după ce au 
analizat problema atât din punct de vedere politic, cât și 
bisericesc, au acceptat propunerile lui Rastislav. Astfel a 
început activitatea misionară a fraților Constantin și 
Metodie și a ucenicilor lor în Moravia Mare [3]. La scurt 
timp, trupele bizantine și-au făcut apariția la granițele 
bulgare, iar flota bizantină a făcut o demonstrație de forță 
pe malul bulgăresc al Mării Negre și pe Dunăre. Strâmtorat, 
Boris a fost nevoit să cedeze în fața puterii bizantine. În 
864, poporul bulgar a fost încreștinat de către misionarii 
bizantini. Însuși Boris s-a botezat, primind numele Mihail 
(după numele nașului de botez al împăratului Imperiului 
Bizantin) [4]. 

2. Identitatea celor doi frați 

www.tezaurliturgic.ro



 

Page 3 of 24 
 

Alegerea celor doi frați tesaloniceni – Constantin Filosoful 
și Metodie – pentru a propovădui creștinismul în Moravia 
nu a fost întâmplătoare. Constantin (826/827 – 869) 
făcuse studii avansate în Tesalonic, pe care și le-a 
desăvârșit la renumita Universitate din Constantinopol, 
lângă profesori iluștri, primind aleasa distincție de 
«Filosof». În plus, calitățile sale fuseseră deja încercate cu 
succes în cadrul a două misiuni diplomatice în Arabia și pe 
teritoriile hazare (860). Ba mai mult decât atât: dovedise 
că avea darul de a învăța limbi străine într-un scurt 
interval de timp și de a le mânui cu multă ușurință [5]. 
Fratele său mai mare, Metodie (815-885), nu avea educația 
aleasă a lui Constantin, însă lucrase ca aministrator într-un 
cadrul unui serviciu bizantin de pe teritoriile slave, astfel 
că dobândise calitățile necesare (deprinderea limbii și 
obiceiurilor locale) pentru a face misiune în rândul slavilor 
[6]. De altfel, ca stareț al mănăstirii Polychroníou, venise 
de multe ori în contact cu slavii, care aveau o prezență 
puternică în regiunea respectivă (Bitinia – Asia Mică) [7]. 

Misiunea în rândul slavilor vestici (moravilor) a debutat 
sub auspicii bune. Cei doi frați au creat alfabetul slav, au 
făcut traduceri, și-au făcut ucenici și s-au apucat de treabă. 
Lucrarea lor misionară pe tărâmurile slave a fost una 
remarcabilă [8]. Cu toate acestea, însă, nu s-a bucurat de 
aprecierea cuvenită din partea lumii creștine, care, în mod 
vădit, îi nedreptățește, de vreme ce îi consideră drept 
simpli predicatori ai Creștinismului în lumea slavă. Este 

www.tezaurliturgic.ro



 

Page 4 of 24 
 

oare satisfăcătoare și conformă cu realitatea această 
considerație? 

 3. Evaluarea lucrării lor 

Mai întâi, trebuie spus că sfinții Chiril și Metodie nu sunt 
primii misionari care au propovăduit Evanghelia pe 
tărâmurile slave. Împăratul Constantin Porfirogenetul ne 
informează că procesul de încreștinare a slavilor a început 
încă de pe vremea împăratului Heraclius (610-640), cel 
care adusese preoți din Roma în Balcani, pentru a 
propovădui Evanghelia și a-i boteza pe sârbi [9]. Această 
inițiativă a fost continuată de bizantini și în secolele 
următoare. De asemenea, e cunoscut faptul că rușii, după 
atacul inopinat din 860 asupra Bizanțului, au primit nu 
numai misionari, ci și episcopi, pentru organizarea noii 
Biserici create [10]. 

Trebuie precizat faptul că și în Moravia Mare – unde și-au 
desfășurat activitatea cu precădere cei doi frați – 
creștinismul se răspândise încă înainte de venirea 
acestora. Izvoarele istorice nu se îndoiesc deloc de acest 
lucru. Mai exact, în Viața sfântului Chiril, se menționează că 
regele moravilor, Rastislav, i-a scris împăratului Mihail III 
următoarele: «Poporul nostru a respins idolatria și ține 
legea creștină, însă nu avem nici un învățător vrednic, care 
să ne explice dreapta credință în limba noastră, astfel încât, 
văzând aceasta, să ne imite și alte popoare. De aceea, 
stăpâne, trimite-ne un episcop sau un învățător iscusit. 
Pentru că legea cea bună de la voi provine și se 

www.tezaurliturgic.ro



 

Page 5 of 24 
 

răspândește la toate țările» [11]. Așadar, din spusele lui 
Rastislav, deducem următoarele: slavii fuseseră vizitați 
deja de alți misionari – latini, greci, germani – care le-au 
propovăduit adevărul creștin, însă fără succes. Ca oameni 
simpli și neșcoliți, aceștia aveau nevoie de un învățător, 
care să-i îndrepteze spre adevăr și să le explice învățătura 
de credință în termeni simpli [12]. Prin urmare, e clar că în 
Moravia activau deja o serie de misionari veniți din 
Germania, Italia și Bizanț, care Îl propovăduiau pe Hristos 
Cel răstignit, dar foloseau alte metode, alte practici 
liturgice, alt drept canonic. Rastislav nu solicita trimiterea 
unor învățători doar de dragul de a spori numărul 
misionarilor, ci avea nevoie de oameni care să învețe 
poporul în limba sa maternă, să slujească și să traducă în 
slavonă cărți teologice; oameni care, împreună cu ceilalți 
misionari, să creeze și să organizeze Biserica Moraviei, 
astfel încât țara sa să dobândească nu numai independența 
politică, ci și pe cea bisericească. Cei doi frați nu au reușit 
să-i îndeplinească toate dorințele regelui morav. În schimb, 
au reușit ceva mult mai de preț: au creat scrierea slavonă. 

Imediat ce a sosit în Moravia, Constantin a lucrat ca 
învățător de limbă slavonă. Regele Rastislav, după ce l-a 
primit cu onoruri, a adunat mai mulți ucenici, pe care i-a 
predat acestuia spre a fi școliți. Într-un timp extrem de 
scurt, Constantin a reușit să traducă în slavonă rânduiala 
Utreniei, Ceasurilor, Sfintei Liturghii, Vecerniei, 
Pavecerniței, precum și a anumitor sfinte Taine [13]. Așa 
cum e lesne de înțeles, efortul său avea în special scop 

www.tezaurliturgic.ro



 

Page 6 of 24 
 

liturgic, adică de a-i învăța pe ucenici rânduiala slujbelor 
bisericești și a sfintelor Taine. Aceștia, după ce învățau 
limba slavonă veche, trebuiau să se familiarizeze cu viața 
liturgică. Pe scurt, erau destinați să devină viitorii clerici ai 
Moraviei Mari, fapt confirmat de altfel de evoluția 
ulterioară a lucrurilor. Conform biografului său, Constantin 
a rămas patruzeci de luni în Moravia, după care a plecat 
pentru a-i hirotoni pe ucenicii săi [14]. Dacă presupunem 
că cei doi frați au sosit în Moravia în 863, atunci plecarea 
lor trebuie să se fi petrecut în anul 867. Cel mai probabil, 
hirotonia ucenicilor lor s-a petrecut la Roma, nu numai 
pentru că Moravia se afla pe atunci sub jurisdicția Bisericii 
Apusene, ci și pentru că cei doi frați au luat cu ei Moaștele 
sfântului Clement al Romei, cu scopul vădit de a le dărui 
Papei [15]. Calitățile de dascăl iscusit ale lui Constantin au 
ieșit din nou la suprafață când au ajuns în Panonia. Regele 
Panoniei, Kocel, nu numai că l-a primit cu onoruri, ci «s-a și 
îndrăgostit de limba slavonă, pe care a învățat-o», desigur 
de la învățătorul Constantin. Ba mai mult decât atât: «a 
poruncit unor ucenici (cincizeci la număr) să învețe și ei 
această limbă» [16]. 

Date fiind aceste constatări, pentru a putea înțelege 
dimensiunea lucrării celor doi frați, trebuie să vedem mai 
întâi ce loc ocupa limba slavă până în acel moment. Era 
vorba despre o limbă săracă, care era folosită în 
administrație, agricultură și în alte domenii. Vocabularul ei 
era sărăcăcios, iar posibilitățile de exprimare limitate. Pe 
atunci, civilizația europeană bătea timid la porțile slavilor, 

www.tezaurliturgic.ro



 

Page 7 of 24 
 

însă fără să poată intra, întrucât nu existau instrumentele 
necesare, adică scrierea slavonă. Acest instrument a fost 
dăruit slavilor de către cei doi frați, care au reușit acest 
lucru tocmai pentru că erau fideli unui principiu sănătos: 
fiecare om, fiecare popor are dreptul de a-L slăvi pe 
Dumnezeu în limba lui maternă. Aplicarea acestui 
principiu arată nu numai măreția sufletului lor, ci și 
respectul pe care îl aveau față de libertatea umană, față de 
personalitatea omului. În același timp, dezmințește mitul 
referitor la existența anumitor popoare și națiuni alese sau 
sfinte. Aceștia au demonstrat că toți oamenii și toate 
popoarele sunt egale în fața lui Dumnezeu și, prin urmare, 
au dreptul de a-L slăvi în limba lor maternă. Cultul divin, 
pentru a fi autentic și sincer, trebuie să fie o experiență 
care pornește din suflet, iar nu o rostire mecanică de 
cuvinte și texte într-o limbă străină. Sufletul uman se 
exprimă cel mai bine în limba maternă a fiecărei persoane, 
iar acest lucru e valabil și în cazul sufletului slav. 

Pentru a săvârși Sfânta Liturghie și a propovădui în limba 
slavă, sfinții Chiril și Metodie trebuiau să dispună de cărți 
liturgice, precum și de texte patristice și canonice traduse 
în această limbă. La început, au creat un alfabet capabil să 
exprime toate sunetele limbii slavone. Este vorba despre 
«alfabetul glagolitic» (de la rădăcina cuvântului slav «gol», 
care derivă de la substantivul din limba slavă veche 
«glagol», care înseamnă cuvânt, și de la verbul «glagolati», 
care înseamnă a vorbi). Apoi, pornind de la rădăcini slave, 
dar și grecești, au alcătuit un număr foarte mare de cuvinte 

www.tezaurliturgic.ro



 

Page 8 of 24 
 

și expresii, pentru a putea împărtăși slavilor toată bogăția 
textelor liturgice bizantine, a pericopelor evanghelice și 
apostolice, a textelor canonice și patristice, etc. Astfel, 
limba slavonă, dintr-o limbă nescrisă, a devenit un 
instrument flexibil, prin care cultura bizantină a fost sădită 
în lumea slavă. 

De asemenea, cei doi frați au pus bazele unei noi literaturi 
– literatura slavă. Nu numai că au tradus în slavonă texte 
grecești, dar au și scris opere originale direct în slavonă. Cu 
siguranță că misiunea lor nu a fost una ușoară, mai ales că 
nu erau dispuși să facă nici un compromis în ceea ce 
privește limba liturgică. Cu ajutorul lui Dumnezeu și 
printr-un efort personal uriaș, au reușit să depășească 
problema creării unei noi limbi scrise, precum și problema 
traducerilor. Aveau însă de înfruntat reacția dură a 
potrivnicilor, adică a celor care contestau practica 
introdusă de cei doi în Biserica slavilor vestici. 

4. Conflictul cu «trilingviștii» 

Așa cum aflăm din viețile celor doi frați, în vremea aceea 
existau anumiți oameni care se împotriveau introducerii 
limbii slave în cadrul cultului divin. Este vorba despre așa-
zișii «trilingviști» sau «pilatiști». Aceștia susțineau că 
există doar trei limbi sfinte, alese de Dumnezeu: ebraica, 
greaca și latina. Numai în aceste limbi poate fi slăvit 
Dumnezeu. Trilingviștii credeau că teoria lor are temeiuri 
scripturistice. E cunoscut faptul că Pilat a dat poruncă ca, 
pe Crucea lui Iisus, să fie pusă următoarea inscripție: «Iisus 

www.tezaurliturgic.ro



 

Page 9 of 24 
 

Nazarineanul, regele iudeilor» (Ioan 19, 19-20; cf. Luca 23, 
38), scrisă cu litere evreiești, grecești și latinești. Întrucât 
centrul învățăturii lor consta în promovarea exclusivă a 
celor trei limbi în care a fost scrisă inscripția de pe Sfânta 
Cruce, aceștia au fost numiți «trilingviști» sau «pilatiști» de 
către sfântul Chiril, care de altfel i-a și combătut. Prima 
ciocnire cu trilingviștii s-a înregistrat pe tărâmuri morave. 
Biograful sfântului Chiril ne informează că acesta s-a 
duelat verbal cu ei și i-a învins folosind versete din Sfânta 
Scriptură, însă nu specifică despre care versete este vorba 
[17]. 

Al doilea episod s-a consumat în Veneția, acolo unde 
poposiseră cei doi frați, dimpreună cu ucenicii lor, în drum 
spre Roma. De data aceasta, discuția care a avut loc a fost 
mult mai aprinsă și chiar aprigă pe alocuri. Episcopii, 
preoții și monahii latini s-au «năpustit» asupra lor ca 
vulturii asupra pradei. Nu s-au mulțumit numai să susțină 
cu înverșunare cunoscuta lor teorie despre cele trei limbi 
sfinte, ci s-au dedat și la exercitarea unei critici acute la 
adresa sfântului Chiril. Mai exact, i-au reproșat faptul că a 
creat o scriere și că învață într-o limbă despre care nu avea 
cunoștință «nici un apostol, nici un Papă, nici Grigorie 
Teologul, nici Fericitul Ieronim, nici Fericitul Augustin». 
Alegerea persoanelor acestora nu e deloc întâmplătoare. 
Fără îndoială că apostolii – cu harul Sfântului Duh primit în 
ziua Cincizecimii – aveau dreptul să creeze sau să 
propovăduiască într-o nouă limbă. Același drept îl alocau 
apusenii și Papei, conducătorul Bisericii lor. Ceilalți trei 

www.tezaurliturgic.ro



 

Page 10 of 24 
 

sunt părinți și scriitori bisericești cu o mare autoritate atât 
în Apus, cât și în Răsărit, care au scris în greacă (Sf. 
Grigorie), repsectiv latină (Fer. Ieronim și Fer. Augustin). 

În ciuda înverșunării cu care a fost atacat de către 
interlocutorii săi, sfântul Chiril nu a șovăit să le dea un 
răspuns pe măsură, fondat pe trei tipuri de argumente: a) 
argumente raționale, b) argumente luate din practica 
Bisericii în ce privește limbile liturgice ale popoarelor și c) 
argumente scripturistice. 

a) Argumentele raționale pornesc de la însăși legea naturii, 
adică de la existența unor fenomene naturale, precum 
ploaia, soarele, aerul, bunuri pe care Dumnezeu le oferă 
tuturor oamenilor în mod egal. La rândul său, sfântul nu a 
ezitat să le pună și el latinilor întrebări la fel de tăioase: de 
ce aceștia, fără pic de rușine, recunosc numai trei limbi ca 
fiind liturgice, disprețuind astfel celelalte popoare, pe care 
le consideră a fi oarbe și surde? Este oare neputincios 
Dumnezeu întrucât nu poate să accepte mai multe limbi 
sau atât de invidios și încăpățânat încât nu vrea acest 
lucru? În felul acesta – în mod indirect, dar categoric – 
sfântul Chiril a proclamat două adevăruri: primul constă în 
faptul că toate popoarele sunt egale înaintea lui Dumnezeu, 
având aceleași drepturi, iar al doilea în faptul că fiecare 
popor și fiecare om are dreptul inviolabil de a-L slăvi pe 
Dumnezeu în limba sa maternă, drept pe care nimeni nu i-l 
poate confisca. Aceste adevăruri le-a argumentat cu citate 
din Sfânta Scriptură: «Ca să fiți fiii Tatălui vostru Celui din 

www.tezaurliturgic.ro



 

Page 11 of 24 
 

ceruri, că El face să răsară soarele peste cei răi și peste cei 
buni și trimite ploaie peste cei drepți și peste cei nedrepți» 
(Mat. 5, 45). 

b) Argumentul luat din practica Bisericii se referea la 
faptul că, încă de pe atunci, multe popoare aveau propria 
lor limbă liturgică, slăvindu-L pe Dumnezeu în limba lor 
maternă. Printre acestea se numărau: armenii, perșii, 
abhazii, ibericii, goții, avarii, turcii, hazarii, arabii, egiptenii, 
sirienii și alții. Într-adevăr, cele mai multe dintre popoarele 
enumerate aveau pe atunci (867) propria lor limbă 
liturgică. Existau însă și popoare pe care sfântul Chiril nu 
le-a pomenit, spre exemplu etiopienii și besii (popor 
tracic). 

c) Pentru a-și fundamenta scripturistic argumentul său 
cum că fiecare popor are dreptul de a-L lăuda pe 
Dumnezeu în limba sa maternă, sfântul Chiril recurge la o 
serie de citate (14 în total), luate atât din Vechiul, cât și din 
Noul Testament, care însă nu susțin poziția sa în mod 
direct, ci indirect. Acestea pot fi grupate în următoarele 
categorii: îndemnuri către toate neamurile pământului de 
a-L preaslăvi pe Dumnezeu, accentuarea ideii că cei care 
cred în Hristos sunt copiii lui Dumnezeu și, prin urmare, 
sunt egali între ei și au drepturi egale chiar și din punct de 
vedere lingvistic, îndemnuri pentru propovăduirea 
creștinismului la toate popoarele (firește, în limba fiecărui 
popor), criticile lui Hristos adresate fariseilor și a 
învățătorilor de lege, pe motiv că îi împiedică pe oameni să 

www.tezaurliturgic.ro



 

Page 12 of 24 
 

primească creștinismul și să intre în Împărăția Cerurilor, 
îndemnuri la vorbirea în limbi în Biserică, care însă trebuie 
însoțită de interpretare și cuvânt de zidire, mărturisirea 
fiecărei limbi că Domn este Iisus Hristos. Aceasta din urmă 
presupune că fiecare credincios trebuie să facă această 
mărturisire în limba sa. 

Scriitorul vieții sfântului Chiril relatează că acesta i-a 
combătut pe latini cu aceste argumente și cu multe altele, 
iar apoi a plecat de la ei [18]. 

5. Atitudinea papilor față de lucrarea celor doi frați 

Papa Nicolae I (858-867), când a aflat că cei doi misionari 
se află în Veneția, i-a chemat la Roma [19]. De primirea lor, 
însă, s-a ocupat succesorul său, Adrian II (867-872), care a 
ieșit în întâmpinarea lor cu cruci și prapuri și însoțit de o 
mulțime de credincioși care țineau în mâini lumânări 
aprinse [20]. I-a binecuvântat, i-a felicitat și nu s-a zgârcit 
în cuvinte de laudă la adresa lor, numindu-i părinți, 
odrasle iubite și aducătoare de bucurie, cununi de credință, 
slavă și frumusețe, podoabe ale Bisericii, bărbați apostolici, 
etc. [21]. Cel mai important e faptul că și-a manifestat pe 
diverse căi sprijinul său în favoarea folosirii slavonei ca 
limbă liturgică: a sfințit cărțile sfinte traduse în slavonă, le-
a depus în biserica Sfânta Maria, «unde s-a săvârșit Sfânta 
Liturghie pe baza lor». Apoi a poruncit episcopilor 
Formozo și Gaunderich să-i hirotonească pe ucenicii slavi 
în preoți, diaconi și ipodiaconi. Imediat a ordonat să fie 
săvârșită Sfânta Liturghie în slavonă de către episcopii 

www.tezaurliturgic.ro



 

Page 13 of 24 
 

Arsenie și Anastasie Bibliotecarul, în biserica Sfântul Petru, 
iar în zilele următoare, rând pe rând, în bisericile Sfânta 
Petronila, Sfântul Andrei și Sfântul Pavel [22]. În Viața 
sfântului Metodie, se menționează faptul că Papa l-a silit pe 
un episcop trilingvist să hirotonească trei preoți și doi 
citeți din rândul ucenicilor slavi [23]. 

O cinste aparte i-a acordat lui Constantin, care, cu cincizeci 
de zile înainte de adormirea sa, a fost tuns în monahism, 
primind numele Chiril. După moartea sa, survenită pe 14 
februarie 869, la vârsta de 42 ani, papa Adrian a adresat un 
apel către toți grecii și romanii din Roma, «să se adune 
ținând lumânări în mâini, ca să cânte și să-l înmormânteze 
pe Chiril cu multă cinste, de parcă ar fi fost vorba de 
înmormântarea papei». Ba mai mult decât atât: papa era 
gata să-i cedeze mormântul său aflat în interiorul bisericii 
Sfântul Petru, dar, până la urmă, la insistențele fratelui său, 
Metodie, sfântul Chiril a fost înmormântat în biserica 
Sfântul Clement, în partea dreaptă a Sfântului Altar. 
Deasupra mormântului său, romanii au pus icoana sa și au 
aprins o candelă, care ardea zi și noapte [24]. 

Papa Adrian și-a păstrat aceeași atitudine pozitivă față de 
limba slavonă și după moartea lui Chiril. În epistola sa 
adresată regilor Rastislav, Svatopluk și Kocel și transmisă 
prin Metodie, care se îndrepta spre Sirmium, aproba și 
binecuvânta atât săvârșirea Sfintei Liturghii în limba 
slavonă, cât și propovăduirea Evangheliei în aceeași limbă. 
De asemenea, și-a dat binecuvântarea pentru efectuarea de 

www.tezaurliturgic.ro



 

Page 14 of 24 
 

noi traduceri, care să-i ajute pe credincioși să cunoască 
poruncile sfinte ale lui Dumnezeu. Referitor la săvârșirea 
Sfintei Liturghii a pus o singură condiție: «Evanghelia și 
Apostolul să fie citite mai întâi în limba latină și apoi în 
slavonă». Pe cei care se împotriveau traducerilor și limbii 
slavone în general i-a amenințat nu numai cu oprirea de la 
Sfânta Împărtășanie, ci și cu excomunicarea [23]. Papa 
Adrian a îndeplinit și una din dorințele lui Kocel, aceea de 
a-l hirotoni pe Metodie episcop al Panoniei [26]. În 
perioada în care a fost arhiepiscop al Panoniei, Metodie a 
avut sediul la Sirmium. 

Numirea lui Metodie ca episcop de Panonia îi convenea 
atât lui Kocel (întrucât marca independența față de clerul 
franc), cât și lui Papa, care își înființa astfel o nouă 
episcopie în teritoriile aflate sub jurisdicția clerului franc, 
oferindu-i totodată posibilitatea de a-și extinde influența și 
asupra Iliricului Estic. Tocmai de aceea membrii clerului 
franc au reacționat cât se poate de prompt. În primăvara 
lui 870, l-au arestat pe Metodie, cel mai probabil în 
Moravia, și, pe ascuns, l-au dus la Regensburg, unde l-au 
judecat. Pe baza unor învinuiri false, Metodie a fost 
condamnat de către episcopii franci și de Ludovic 
Germanul. Acuzația principală care i s-a adus a fost că 
acționa în regiuni aflate sub o altă jurisdicție (a episcopilor 
franci). Din nou pe ascuns, a fost întemnițat într-o 
mănăstire din Suabia, unde a fost păzit cu strictețe și, timp 
de doi ani și jumătate (870-873), a fost supus la grele 
încercări [27]. 

www.tezaurliturgic.ro



 

Page 15 of 24 
 

Abia la începutul anului 873, papa Ioan VIII, aflând de 
nedreptatea comisă de episcopii franci, a trimis 
numaidecât epistole către aceștia și către fiul lui Ludovic, 
în care cerea eliberarea lui Metodie și asigurarea 
condițiilor necesare exercitării libere a sarcinilor sale 
arhiepiscopale. Ca să-i convingă să-l elibereze, papa le-a 
interzis episcopilor franci să săvârșească Sfânta Liturghie 
atât timp cât îl țineau ostatic pe Metodie. Odată eliberat, 
Metodie a mers în Moravia Mare (873) la insistențele 
poporului morav și mai ales ale regelui Svatopluk. Aici a 
dezvoltat o activitate extrem de curajoasă: a predicat 
Evanghelia la neamurile idolatrice și a luptat pentru 
redresarea morală a societății. Nu a ezitat să-i mustre chiar 
și pe mai marii societății din cauza devierilor lor morale 
[28]. 

Însă, într-un interval de timp destul de scurt, lucrurile au 
luat din nou o turnură nefavorabilă, mai ales din cauza 
faptului că poziția lui Metodie era foarte expusă la diverse 
acuze. Când a intervenit pentru a fi eliberat, papa îi 
poruncise să nu mai săvârșească Sfânta Liturghie în 
slavonă. Metodie însă nu s-a conformat poruncii sale, 
continuând aceeași practică, fapt care a atras din nou 
mânia clericilor franci, care, întorcându-se în Moravia, au 
început să-i submineze autoritatea. Printre cei mai 
înverșunați adversari ai săi se numărau prezbiterul latin 
Ioan și prezbiterul franc Wiching. De asemenea, Metodie a 
mai făcut un gest, prin care și-a atras mânia francilor: i-a 
acuzat deschis de adaosul Filioque la Simbolul de Credință. 

www.tezaurliturgic.ro



 

Page 16 of 24 
 

Din păcate, regele Svatopluk a ales să fie de partea 
adversarilor lui Metodie. Caracterul său necioplit, lipsa de 
interes față de Liturghia slavonă, relațiile sale cu francii, 
modul său de viață imoral, precum și critica exercitată de 
Metodie asupra celor care încălcau legile morale (chiar 
dacă era vorba despre oameni cu înalte funcții), toate 
acestea l-au determinat pe rege să-l urască pe Metodie. 

Prezbiterul Ioan s-a hotărât să meargă la Roma, ca să-l 
«pârască» pe Metodie la papă și să-l calomnieze. Imediat 
papa l-a chemat pe arhiepiscop să se apere împotriva 
acuzațiilor aduse (879). Metodie nu a pregetat să meargă 
la Roma, însoțit de prezbiterul Wiching, pe care regele 
Svatopluk îl trimisese intenționat, gândindu-se că Metodie 
va fi înlăturat din scaunul arhiepiscopal și locul său va fi 
luat de favoritul său (Wiching). Însă lucrurile nu au stat 
tocmai așa, fiindcă Metodie a avut parte de un oarecare 
succes, reușind să-l convingă pe papa că era îndreptățit să 
săvârșească Liturghia în slavonă. Într-o epistolă adresată 
regelui morav (880), papa reconfirma titlul lui Metodie de 
arhiepiscop al Moraviei și permitea săvârșirea Sfintei 
Liturghii în slavonă, cu condiția ca Evanghelia să se 
citească mai întâi în latină. Drept răsplată pentru 
fidelitatea sa față de rege, Wiching a fost numit episcop de 
Nitra. Însă, întorcându-se în Moravia înaintea lui Metodie, 
a falsificat actele papale și l-a denigrat public pe 
arhiepiscopul său. Imediat Metodie l-a informat pe papă, 
care, printr-o nouă epistolă (881), a restabilit ordinea 
bisericească [29]. 

www.tezaurliturgic.ro



 

Page 17 of 24 
 

6. Adormirea lui Metodie. Continuarea lucrării celor doi frați 

Înainte să moară, Metodie și-a dovedit calitățile de 
translator, traducând din greacă în slavona veche, 
demonstrând astfel că, pe nedrept, anumiți istorici îl 
situează în umbra lui Chiril. Într-un interval de numai 
șapte-opt luni (din martie până pe 26 octombrie), cu 
ajutorul a doi preoți tahigrafi, prieteni de-ai săi, a reușit să 
traducă toată Sfânta Scriptură, cu excepția cărții 
Macabeilor. De asemenea, a tradus și Nomocanonul 
(lucrarea în 50 de titluri a patriarhului de Constantinopol, 
Ioánnis Scholastikós) și Cartea Părinților (Patericul) [30]. 

Între timp, Wiching, folosindu-se de anumite șiretlicuri – 
calomnieri, conspirații, falsificări de documente – a reușit 
să submineze autoritatea lui Metodie. După adormirea 
marelui misionar (6 aprilie 885) [31], a reușit să-l 
îndepărteze pe Gorazd, ucenicul și succesorul lui Metodie, 
luându-i locul în tronul arhiepiscopal. Din acel moment, 
alungarea ucenicilor lui Metodie din Moravia Mare și 
suspendarea traducerilor slavonice era doar o chestiune 
de timp. Papa Ștefan V (885-891) i-a încredințat lui 
Wiching păstorirea Bisericii Moraviei, i-a poruncit lui 
Gorazd să meargă la Roma pentru a fi judecat și a interzis 
folosirea slavonei ca limbă liturgică. Svatopluk a predat 
Biserica în mâinile clericilor franci. Imediat, oamenii lui 
Wiching, ajutați de autoritățile locale, au pornit o prigoană 
cumplită și nemiloasă împotriva ucenicilor și susținătorilor 
lui Metodie, pe care i-au chinuit în diverse chipuri, silindu-i 

www.tezaurliturgic.ro



 

Page 18 of 24 
 

să meargă pe spini desculț, și le-au confiscat ce aveau mai 
de preț. Diaconii și prezbiterii mai tineri au fost vânduți ca 
sclavi în piețele evreiești [32]. 

Cei mai de seamă ucenici ai lui Metodie: Gorazd, Clement, 
Laurențiu, Naum și Anghelários, care aveau funcția de 
învățători, au avut parte de un «tratament special»: au fost 
închiși în temnițe și supuși la diverse chinuri. În iarna 
dintre anii 885-886, au fost escortați de soldații franci și 
duși în afara orașului, spre Dunăre. Erau liberi, dar 
înfometați și goi, deoarece soldații îi dezbrăcaseră de 
haine. Era clar că se aflau în pericolul de a muri de foame și 
de frig. S-au împrăștiat deci care încotro, ca să-și găsească 
ceva de mâncare și haine de îmbrăcat. Trăgeau nădejde că 
vor găsi refugiu în țara vecină, Bulgaria, care fusese deja 
încreștinată. Iată cum îi descrie autorul Vieții sfântului 
Clement de Ohrida: «tânjeau după Bulgaria, aveau în minte 
numai Bulgaria, nădăjduind că vor găsi ajutor acolo». 

Clement, Naum și Anghelários, unindu-și forțele, au trecut 
Dunărea, ajungând pe partea cealaltă, la Belegrada. 
Comandantul oștilor de graniță din acel oraș și-a dat seama 
imediat că imigranții inopinați ar putea constitui un factor 
important atât în procesul de încreștinare a Bulgariei, 
proces care pe atunci se afla în plină desfășurare, cât și în 
cadrul bunei funcționări a Bisericii locale. De aceea, s-a și 
grăbit să-i trimită în dar regelui bulgar, Boris, care le-a 
asigurat condiții optime, pentru ca aceștia să se poată 
dedica întru totul lucrării misionare, didactice, de 

www.tezaurliturgic.ro



 

Page 19 of 24 
 

traducere și de scriere [33]. Și, într-adevăr, Clement și 
Naum nu i-au înșelat așteptările regelui bulgar [34]. 

Exemplul celor trei ucenici ai sfinților Chiril și Metodie 
arată că Pronia dumnezeiască a avut grijă de traducerile 
slavone (cele care au putut fi salvate de la distrugere) și de 
ucenicii alungați din Moravia, cărora le-a găsit refugiu în 
Bulgaria lui Boris, în Serbia și, mai târziu, în Rusia. Limba 
slavonă nu numai că s-a păstrat, dar a cunoscut și o 
dezvoltare deosebită, devenind o armă de nebiruit atât a 
Ortodoxiei, cât și a culturii slave, ale cărei baze au fost puse 
de cei doi frați misionari tesaloniceni. Spiritul liber al 
Răsăritului ortodox a reușit să învingă în lupta cu 
rigiditatea Creștinismului apusean. Fiecare popor are 
dreptul incontestabil de a-L preamări pe Dumnezeu în 
limba sa maternă. Acest principiu, inaugurat în spațiul 
misionar în care au acționat cei doi frați (Europa centrală), 
aflat sub o jurisdicție bisericească străină, a fost unul 
revoluționar nu numai pentru societatea de atunci, ci și 
pentru cea din zilele noastre. Biserica Romano-catolică, 
abia la o mie de ani de la acele evenimente, a decis să 
permită tuturor popoarelor să renunțe la latina greu de 
înțeles și să înalțe rugăciuni de slavă către Dumnezeu 
fiecare în limba sa maternă. 

Indubitabil, cei doi frați misionari au lăsat popoarelor slave 
o moștenire comună de mare preț – limba slavonă veche, 
ca limbă liturgică de bază. De asemenea, mare parte din 
traducerile făcute de aceștia au reprezentat o moștenire 

www.tezaurliturgic.ro



 

Page 20 of 24 
 

comună a slavilor, de vreme ce, după interzicerea lucrării 
misionare în Moravia Mare, traducerile lor au găsit câmp 
fertil în peninsula Balcanică (Bulgaria, Croația, Serbia) și 
apoi, după răspândirea creștinismului în Rusia, au fost 
inserate și în spațiul rusesc. 

Moștenirea comună a slavilor nu a reușit însă să 
supraviețuiască pentru o perioadă de timp prea 
îndelungată, mai ales din cauza formării statelor slave 
(Bulgaria, Rusia, Serbia, Polonia, etc.). Mai exact, s-a 
constatat o diferențiere progresivă a limbii slavone vechi 
în diversele state slave amintite mai sus, astfel încât putem 
vorbi de formarea unor noi limbi: bulgara veche, sârba 
veche, rusa veche, morava veche, panonica veche, etc. 
Aceste diferențieri, la început erau aproape insesizabile, 
însă, cu timpul, au căpătat dimensiuni uriașe. Acest lucru a 
contribuit la crearea limbilor neo-slave, care diferă – într-o 
măsură mai mică sau mai mare – una față de alta. 

Aceste diferențieri nu-i pot împiedica, însă, pe toți slavii 
din Europa să-i recunoască pe sfinții Chiril și Metodie 
drept luminătorii lor, tocmai datorită faptului că de la ei au 
primit un dar de neprețuit – scrierea slavonică veche. 

 

Note: 

[1] Giánna Maligkoúdis, Η παρουςία του Μεςαιωνικού 
Ελληνιςμού ςτην Κεντρική Ευρώπη. Το εκπολιτιςτικό έργο 
των Αγίων Κυρίλλου και Μεθοδίου των 

www.tezaurliturgic.ro



 

Page 21 of 24 
 

Θεςςαλονικέων (Prezența Elinismului medieval în Europa 
centrală și lucrarea culturală a sfinților tesaloniceni, Chiril 
și Metodie), Biblioteca Studiilor slave, editura Vánias, 
Tesalonic 1997, pp. 7-10. 

[2] D. V. Gónis, Ιςτορία των Ορθοδόξων Εκκληςιών 
Βουλγαρίασ και 
Σερβίασ (Istoria BisericilorOrtodoxe ale Bulgariei și Serbiei), 
editura Armós, Atena 2013, pp. 12-13. 

[3] G. 
Ostrogorsky, Ιςτορία του Βυζαντινού κράτουσ (Istoria 
Statului bizantin), trad. în greacă de I. Panagópoulos, 
editura Stéfanos Vasilópoulos, vol. II, Atena 1979, pp. 102-
103. 

[4] D. V. Gónis, idem, pp. 13-15. 

[5] 
Vezi Βίοσ, πολιτεία και άθληςη του εν αγίοισ πατρόσ ημών Κ
ωνςταντίνου του Φιλοςόφου, πρώτου καθηγητού και διδας
κάλου του έθνουσ των Σλάβων 3-4, 6, 8-12 (Viața, 
activitatea și asceza celui între sfinți părintelui nostru, 
Constantin Filosoful, primul învățător și profesor al 
neamului slav). Pentru traducerea neogreacă, vezi opera lui 
A.- Aim. Tahiáou, Κύριλλοσ και Μεθόδιοσ. Οι αρχαιότερεσ 
βιογραφίεσ των Θεςςαλονικέων εκπολιτιςτών των 
Σλάβων (Chiril și Metodie. Cele mai vechi biografii ale celor 
doi frați tesaloniceni, civilizatori ai slavilor), University 

www.tezaurliturgic.ro



 

Page 22 of 24 
 

Studio Press, Tesalonic 2008, pp. 49-51, 55-58, 60-78 [în 
continuare Βίοσ Κυρίλλου (Viața lui Chiril)]. 

[6] Μνήμη και βίοσ του μακαρίου, πατρόσ και διδαςκάλου η
μών Μεθοδίου, αρχιεπιςκόπουΜοραβίασ 2 (Amintirea și 
viața fericitului părintelui și învățătorului nostru Metodie, 
arhiepiscop de Moravia), vezi A. Tahiáou, idem, p. 195 [în 
continuare Βίοσ Μεθοδίου (Viața lui Metodie)]. 

[7] Βίοσ Μεθοδίου 3, p. 196. 

[8] Βίοσ Κυρίλλου 14-15, pp. 80-83. 

[9] I. Tarnanídis, Ιςτορία τησ Σέρβικησ Εκκληςίασ (Istoria 
Bisericii Sârbe), Tesalonic 1982, pp. 18-19. Cf. Gónis, idem, 
pp. 179-180. 

[10] Vezi I. 
Feidás, Εκκληςιαςτική Ιςτορία τησ Ρωςςίασ 988-
1988 (Istoria bisericească a Rusiei: 988-1988), editura 
«Apostolikí Diakonía tis Ekklisías tis Elládos», Atena 1988, 
pp. 12-15. 

[11] Βίοσ Κυρίλλου 14, p. 80. 

[12] Βίοσ Μεθοδίου 5, p. 198. 

[13] Βίοσ Κυρίλλου 15, p. 82. 

[14] Βίοσ Κυρίλλου 15, p. 83. 

[15] Βίοσ Κυρίλλου 17, p. 88. 

www.tezaurliturgic.ro



 

Page 23 of 24 
 

[16] Βίοσ Κυρίλλου 15, p. 83. 

[17] Βίοσ Κυρίλλου 15, p. 82. 

[18] Βίοσ Κυρίλλου 16, pp. 84-87. 

[19] Βίοσ Κυρίλλου 17, p. 88. 

[20] Βίοσ Κυρίλλου 17, p. 88. 

[21] Βίοσ και πολιτεία και ομολογία τε και μερική 
θαυμάτων διήγηςισ του εν αγίοισ πατρόσ ημών Κλήμεντοσ, 
επιςκόπου Βουλγάρων, ςυγγραφείςα παρά του αγιωτάτου 
και αοιδίμου Αρχιεπιςκόπου τησ πρώτησ Ιουςτινιανήσ και 
πάςησ Βουλγαρίασ, κυρίου Θεοφυλάκτου, χρηματίςαντοσ εν 
Κωνςταντίνου πόλει μαΐςτοροσ των ρητόρων, 9 (Viața, 
activitatea, mărturisirea și povestirea câtorva minuni ale 
celui între sfinți părintelui nostru Clement, episcop al 
bulgarilor, scrisă de Preasfințitul și pururea pomenitul kyr 
Theofílaktos, Arhiespicopul primei Iustiniane și a toată 
Bulgaria, cel ce a fost desemnat mai marele ritorilor, în 
orașul lui Constantin), editura I. E. Anastasíou, EETSAPT 12 
(1968) 164 [în continuare Βίοσ Κλήμεντοσ (Viața lui 
Clement)]. 

[22] Βίοσ Κυρίλλου 17, p. 88. Cf. Βίοσ Μεθοδίου 6, p. 199 
și Βίοσ Κλήμεντοσ 9, p. 164. 

[23] Βίοσ Μεθοδίου 6, p. 199. 

[24] Βίοσ Κυρίλλου 18, pp. 89-91. 

www.tezaurliturgic.ro



 

Page 24 of 24 
 

[25] Βίοσ Μεθοδίου 8, pp. 201-202. 

[26] Βίοσ Μεθοδίου 8, p. 202. 

[27] Βίοσ Μεθοδίου 9, pp. 203, 238-242 (comentarii). 

[28] Βίοσ Μεθοδίου 10-11, pp. 204-205. 

[29] Vezi A.- Aim. Tahiáou, Κύριλλοσ και Μεθόδιοσ (Chiril și 
Metodie), Tesalonic 1992, pp. 158-160. 

[30] Βίοσ Μεθοδίου 15, pp. 209, 255-259 (comentarii). 

[31] Βίοσ Μεθοδίου 15, p. 209. 

[32] Βίοσ Κλήμεντοσ 34, p. 174. Cf. A.- Aim. 
Tahiáou, Κύριλλοσ και Μεθόδιοσ, pp. 165-167. 

[33] Βίοσ Κλήμεντοσ 35-52, pp. 174-178. 

[34] Pentru sfântul Clement, vezi D. 
Obolensky, Έξι βυζαντινέσ προςωπογραφίεσ (Șase portrete 
bizantine), trad. de Pópi Poúgiourou – Ánghel Nikoláou-
Konnarís, editura Érmis, Atena 1998, pp. 13-52. 

Sursa: Dipticele Bisericii Greciei, anul 2013, editura 
«Apostolikí Diakonía tis Ekklisías tis Elládos». 

 
 

www.tezaurliturgic.ro


