
– 1 –

� ᾿Επὶ τῇ ἱερᾷ μνήμῃ τῆς κοιμήσεως τοῦ ῾Οσίου Συμεὼν (12η Μαρτίου)

Τοῦ ἐν ῾Αγίοις Πατρὸς ἡμῶν

Νικοδήμου τοῦ ῾Αγιορείτου

Λόγος ᾿Εγκωμιαστικὸς

εἰς τὸν ἐν ῾Αγίοις ῞Οσιον καὶ Θεοφόρον Πατέρα ἡμῶν

Συμεὼν τὸν Νέον Θεολόγον *

Εὐλόγησον, Πάτερ.

1. Σήμερον κοινὴ χαρὰ εἰς πάντα τὸν
κόσμον ἀνέτειλε· σήμερον εὐφροσύνη μυ-
στικὴ εἰς τὴν οἰκουμένην ἐξέλαμψε· σή-
μερον ἀγαλλίασις πνευματικὴ πᾶσαν τὴν
τοῦ Χριστοῦ ᾿Εκκλησίαν κατέλαβε. Τί-
νος ἕνεκεν; καὶ διατί; Διὰ τὴν φαιδρὰν
ἑορτὴν καὶ διὰ τὴν λαμπρὰν τοῦ ἁγίου
Συμεὼν τοῦ Νέου Θεολόγου πανήγυριν.
Χαίρει μὲν γὰρ οὐρανὸς ἄνωθεν καὶ ὅλη
ἡ θριαμβεύουσα ᾿Εκκλησία τῶν πρωτο-
τόκων πανηγυρίζει μὲ ὅλα τὰ τάγματα
τῶν Ἀγγέλων, μὲ τὰ συστήματα τῶν Πα-
τριαρχῶν καὶ Προπατόρων· μὲ τὸν θία-
σον τῶν Προφητῶν, μὲ τοὺς χοροὺς τῶν
Ἀποστόλων, μὲ τοὺς δήμους τῶν μαρτύ-

www.tezaurliturgic.ro



– 2 –

ρων, μὲ τὰ πλήθη τῶν ῾Ιεραρχῶν καὶ Θεολόγων· μὲ τὰς χοροστα-
σίας τῶν ὁσίων καὶ μὲ τὰ στίφη ὅλων τῶν ἀπ᾿ αἰῶνος δικαίων καὶ
ἁγίων τῶν ἐν οὐρανοῖς ἀπογεγραμμένων, ἐπειδὴ ἐν μέσῳ αὐτῆς
ἔχει καὶ ἀπολαμβάνει τὴν μακαρίαν ψυχὴν καὶ τὸ θειότατον πνεῦμα
τοῦ ἱεροῦ Συμεὼν ὁλολαμπὲς καὶ ὁλόφωτον.

2. Χαίρει δὲ ὁμοίως καὶ ἡ γῆ κάτωθεν καὶ πᾶσα ἡ στρατευομέ-
νη ᾿Εκκλησία τῶν ᾿Ορθοδόξων πανηγυρίζει μὲ ὅλας τὰς τάξεις
τῶν Πατριαρχῶν, τῶν Ἀρχιερέων, τῶν ῾Ιερέων, τῶν μοναζόντων,
τῶν Βασιλέων, τῶν συγκλητικῶν, τῶν ἀρχόντων καὶ πάντων τῶν
λαῶν, ἐπειδὴ κατέχει ἐν ἑαυτῇ ὡς θησαυροὺς πολυτίμους, ὡς κει-
μήλια λιθομαργαρόχρυσα καὶ ὡς πλοῦτον πνευματικόν, καὶ ἐν-
τρυφᾷ καὶ ἀπολαμβάνει τὰ θεόπνευστα καὶ φωτολαμπῆ καὶ μελίρ-
ρυτα τοῦ Συμεῶνος συγγράμματα. Καὶ διὰ τῆς κοινῆς ταύτης χα-
ρᾶς τοῦ οὐρανοῦ ὁμοῦ καὶ τῆς γῆς δοξολογεῖται παρὰ τῶν οὐρα-
νίων καὶ ἐπιγείων ἡ ζωαρχικὴ καὶ παναγία Τριάς, ὁ Πατήρ, ὁ
Υἱὸς καὶ τὸ Ἅγιον Πνεῦμα, ὁ τῶν ὅλων Θεός, ὁποῦ ἐχαρίτωσεν,
ὁποῦ ἐδόξασε καὶ ὁποῦ ἐμεγάλυνε τὸν ἑαυτοῦ ἅγιον Συμεών, καὶ
ἐπὶ γῆς ὄντα μὲ τόσα ὑπερφυσικὰ καὶ ὑπὲρ ἄνθρωπον χαρίσματα,
καὶ μεταστάντα ἐν οὐρανοῖς μὲ τόσας ἀπορρήτους δόξας τῆς μα-
καριότητος.

3. Διὰ τοῦτο ἂς χαρῶμεν καὶ ἡμεῖς σήμερον πνευματικῶς, ἀ-
δελφοί, ἂς κροτήσωμεν μὲ ὕμνους καὶ μὲ ᾄσματα πνευματικὰ καὶ
ἂς ἐπαινέσωμεν τὴν πάνσεπτον ἑορτὴν καὶ χαρμόσυνον μνήμην
τοῦ θεοφόρου πατρὸς ἡμῶν Συμεών, διατὶ αὐτὸς ὄχι μόνον εἶναι
δίκαιος—ἡ δὲ τῶν δικαίων μνήμη πρέπει νὰ γίνεται μὲ ἐγκώμια,
ὡς εἶπεν ὁ Σολομῶν· «Μνήμη δικαίων μετ᾿ ἐγκωμίων» α—, ἀλλὰ
εἶναι ἀκόμη καὶ σοφὸς καὶ θεολόγος μεγάλος. Οἱ δὲ σοφοὶ καὶ
θεολόγοι πρέπει παρομοίως καὶ αὐτοὶ νὰ ἐγκωμιάζωνται κατὰ τὸν
αὐτὸν Σολομῶν λέγοντα· «Στόμα συνετοῦ ἐγκωμιάζεται ὑπὸ ἀν-
δρός» β.

4. Ἂς συνευφρανθῶμεν καὶ ἡμεῖς μὲ τὴν ἄνω καὶ θριαμβεύου-
σαν ἐν οὐρανοῖς ᾿Εκκλησίαν τῶν πρωτοτόκων, συγχαίροντες διὰ
τὴν ἀνεκλάλητον δόξαν καὶ διὰ τὰ ἀνεννόητα καὶ ἀπόρρητα ἀγα-
θὰ τῆς μακαριότητος, «ἃ ὀφθαλμὸς οὐκ εἶδε καὶ οὖς οὐκ ἤκουσε
καὶ ἐπὶ καρδίαν ἀνθρώπου οὐκ ἀνέβη», κατὰ τὸν Παῦλον γ. τὰ
ὁποῖα ἀπήλαυσε σήμερον ἡ θεοειδεστάτη καὶ φωτόμορφος τοῦ

www.tezaurliturgic.ro



– 3 –

ἱεροῦ Συμεῶνος ψυχή, καὶ χαίρει καὶ εὐφραίνεται μὲ ὅλα τὰ ἄυλα
πνεύματα τῶν μακαρίων περὶ τὸν θρόνον τῆς τρισηλίου Θεότη-
τος.

5. ̓̀Ας συνευφρανθῶμεν καὶ μὲ τὴν κάτω στρατευομένην ἐπὶ γῆς
᾿Εκκλησίαν τῶν ̓Ορθοδόξων, συγχαίροντες μὲ αὐτὴν διὰ τοὺς πνευ-
ματικοὺς θησαυροὺς τῶν συγγραμμάτων τοῦ Ἁγίου ὁποῦ ἀπήλαυ-
σε, μᾶλλον δὲ ἂς ἐντρυφήσωμεν καὶ ἡμεῖς, ἀδελφοί, καὶ ἂς ἀπο-
λαύσωμεν τοὺς τοιούτους πνευματικοὺς θησαυροὺς μελετῶντες τοὺς
λόγους τοῦ θείου Συμεῶνος ἡμέρας καὶ νυκτός, ἵνα καὶ ὁμοιωθῶ-
μεν μὲ τὸν γραμματέα ἐκεῖνον ὁποῦ ἀναφέρει ὁ Κύριος ἐν τῷ
Εὐαγγελίῳ λέγων· «Διὰ τοῦτο πᾶς γραμματεὺς μαθητευθεὶς εἰς
τὴν βασιλείαν τῶν οὐρανῶν ὅμοιός ἐστιν ἀνθρώπῳ οἰκοδεσπότῃ,
ὅστις ἐκβάλλει ἐκ τοῦ θησαυροῦ αὐτοῦ καινὰ καὶ παλαιά» δ. Και-
νὰ μὲν ὀνομάζων τὰ τῆς Καινῆς Διαθήκης νοήματα, παλαιὰ δὲ τὰ
τῆς Παλαιᾶς Διαθήκης, τὰ ὁποῖα πλουσίως εὑρίσκονται μέσα εἰς
τὰ τοῦ Ἁγίου συγγράμματα, καὶ πλουσίους ποιοῦσι τοὺς ταῦτα
ἀναγινώσκοντας. Καί, ἐπάνω εἰς ὅλα, ἂς συλλέξωμεν ἀπὸ τοὺς
λειμῶνας τῶν θείων γραφῶν καὶ τῶν συγγραμμάτων τῶν ἱερῶν
Πατέρων ἄνθη ὡραῖα καὶ ῥόδα πανεύοσμα, νοήματα δηλαδὴ θεο-
λογικὰ καὶ λόγια πνευματικά, καὶ ἐκ τούτων στέφανον μικρότα-
τον πλέξαντες ἂς στεφανώσωμεν μὲ αὐτὸν τοῦ ἱεροῦ πατρὸς ἡμῶν
Συμεὼν τὴν θεολογικὴν κορυφὴν καὶ τὴν τούτου ὁσιακὴν μεγα-
λειότητα χρεωστικῶς ἐπαινέσωμεν ἀποδεικνύοντες, ὅτι αὐτὸς δι-
επέρασεν ὅλους τοὺς βαθμοὺς καὶ τὰς τάξεις τῶν σῳζομένων καὶ
ἔφθασεν εἰς τὴν τοῖς ἀνθρώποις δυνατὴν τελειότητα.

6. Εἰς ἓξ βαθμοὺς καὶ τάξεις ἠμποροῦν νὰ μοιρασθοῦν ὅλοι οἱ
σῳζόμενοι. Καὶ πρῶτος μὲν βαθμὸς εἶναι, ὅταν διὰ τὸν φόβον τοῦ
Θεοῦ καὶ τῆς κολάσεως φυλάττῃ τινὰς τὰς θείας ἐντολάς, ὡσὰν
δοῦλος· δεύτερος δέ, ὅταν τις φυλάττῃ τὰς δεσποτικὰς ἐντολὰς
διὰ τὸν μισθὸν τῆς βασιλείας τῶν οὐρανῶν, ὡσὰν μισθωτός· τρί-
τος, ὅταν τινὰς φυλάττῃ τὰς ἐντολὰς τοῦ Κυρίου διὰ μόνην τὴν
τοῦ Θεοῦ ἀγάπην, ὡσὰν φίλος· τέταρτος βαθμὸς ἀνώτερος εἶναι,
ὅταν φθάσῃ τινὰς νὰ γίνῃ υἱὸς Θεοῦ κατὰ χάριν, εἰς τὸν ὁποῖον
δίδεται ὡς κληρονομία ἡ βασιλεία τοῦ Θεοῦ κατὰ τὸ ἀποστολικὸν
ἐκεῖνο «εἰ δὲ υἱός, καὶ κληρονόμος Θεοῦ» ε. Πέμπτος βαθμὸς
ὑψηλότερος εἶναι, ὅταν τινὰς ἀξιωθῇ νὰ γίνῃ ἀδελφὸς τοῦ Χρι-
στοῦ, καὶ διὰ τὴν ἀδελφότητα αὐτὴν γίνεται καὶ κληρονόμος μὲ

www.tezaurliturgic.ro



– 4 –

τὸν Χριστὸν τῆς τοῦ Θεοῦ βασιλείας, κατ᾿ ἐκεῖνο τὸ τοῦ Ἀποστό-
λου «κληρονόμοι μὲν Θεοῦ, συγκληρονόμοι δὲ Χριστοῦ» ϛ. ῞Ε-
κτος βαθμὸς ὑψηλότατος πάντων εἶναι, ὅταν ἀξιωθῇ τινας νὰ γίνῃ
μήτηρ Χριστοῦ, κατὰ τὸν λόγον αὐτοῦ τοῦ ἰδίου Χριστοῦ, ὁποῦ
εἶπεν· «᾿Ιδοὺ ἡ μήτηρ μου καὶ οἱ ἀδελφοί μου· ὅστις γὰρ ἂν
ποιήσῃ τὸ θέλημα τοῦ Πατρός μου τοῦ ἐν οὐρανοῖς, αὐτός μου
ἀδελφὸς καὶ ἀδελφὴ καὶ μήτηρ ἐστί» ζ.

Τώρα, ἂν ἡμεῖς δώσωμεν μίαν ὀμματίαν εἰς τὴν ζωὴν καὶ εἰς τὰ
συγγράμματα τοῦ σήμερον ἑορταζομένου παρ᾿ ἡμῶν ἁγίου Συμεών,
βλέπομεν ὅτι αὐτὸς ἐπέρασεν ὅλους αὐτοὺς τοὺς ἓξ βαθμοὺς τῶν
σῳζομένων καὶ ἔφθασεν εἰς τὴν τελειότητα.

7. Καὶ ΠΡΩΤΟΝ μὲν βλέπομεν, ὅτι ὁ θεῖος οὗτος Πατὴρ ἔφθα-
σεν εἰς τὸν βαθμὸν καὶ εἰς τὴν τάξιν τῶν δούλων καὶ ὅτι διὰ τὸν
φόβον τοῦ Κυρίου ἐφύλαξεν ὅλας τὰς ἐντολάς. ῎Εφθασεν εἰς τὴν
τάξιν τῶν δούλων α) διατὶ ἴδιον τοῦ δούλου τοῦ Κυρίου εἶναι νὰ
μὴ ὀργίζεται καὶ νὰ μὴ μάχεται μὲ τοὺς ἄλλους, ὡς λέγει ὁ
Παῦλος· «Δοῦλον δὲ Κυρίου οὐ δεῖ μάχεσθαι» η. Τοῦτο δὲ ἐφύλα-
ξεν ὁ ἅγιος Συμεών. Ἀναγινώσκομεν γὰρ εἰς τὸν βίον του ὅτι,
ὅταν οἱ τριάκοντα ἐκεῖνοι ἄτακτοι μοναχοὶ σχίσαντες τὰ ῥάσα
των, ὡς ὁ Ἄννας καὶ ὁ Καϊάφας, ὥρμησαν κατ᾿ αὐτοῦ μὲ ἀγρίας
φωνάς, αὐτὸς ὁ ἀληθὴς δοῦλος τοῦ Χριστοῦ δὲν ὠργίσθη κατ᾿
αὐτῶν, οὐδὲ ἔκαμε μάχην, ἀλλ᾿ ἔδειξε τόσην μεγάλην πραότητα,
ὥστε ὁποῦ χαμογελῶντας ἔβλεπε τοὺς ἀπανθρώπους ἐκείνους καὶ
θηριώδεις μὲ ἱλαρὸν καὶ χαριέστατον πρόσωπον. Καὶ τὸ θαυμα-
στότερον εἶναι ὅτι, καὶ μ᾿ ὅλον ὁποῦ ἐκεῖνοι οἱ σκληροκάρδιοι
καὶ πατραλοῖαι συντρίψαντες τὰς κλειδωνίας ἔφυγον ἔξω τοῦ
μοναστηρίου καὶ διεσκορπίσθησαν εἰς ἕνα καὶ ἄλλο μέρος, ὅμως ὁ
Ἅγιος ὡς δοῦλος πραῢς καὶ μιμητὴς τοῦ ̓ Ιησοῦ δὲν ἡσύχασεν, ἕως
ὁποῦ μὲ λόγια καὶ μὲ ἔργα ἐμαλάκωσεν αὐτῶν τὴν σκληροκαρδί-
αν καὶ ὡς ποιμὴν ἀληθινὸς τὰ πεπλανημένα πρόβατα εἰς τὴν
πνευματικὴν αὐτῶν μάνδραν ἐπέστρεψε. Καὶ β) διατὶ ὅποιος εἶναι
ἀληθινὸς δοῦλος Χριστοῦ, αὐτὸς δὲν ἀποβλέπει εἰς πρόσωπα καὶ
εἰς τὴν ἀρέσκειαν τῶν ἀνθρώπων, ἀλλὰ ἀφιλοπροσώπως λαλεῖ
τὴν ἀλήθειαν ἀποβλέποντας εἰς μόνην καὶ μόνην τὴν τοῦ Δεσπό-
του Θεοῦ εὐαρέστησιν· τοῦτο γὰρ εἶναι ἴδιον τῶν τοῦ Θεοῦ δού-
λων, καθὼς ὁ Παῦλος βεβαιοῖ λέγων· «Εἰ ἀνθρώποις ἤρεσκον,
Χριστοῦ δοῦλος οὐκ ἂν ἤμην» θ.

www.tezaurliturgic.ro



– 5 –

8. Τοιοῦτον δὲ ἀφιλοπρόσωπον μᾶς
ἀποδεικνύει τὸν ἅγιον Συμεὼν ὁ ἱε-
ρὸς βίος του· διατὶ καὶ μ᾿ ὅλον ὁποῦ
ἀντιστέκοντο εἰς αὐτὸν ὅ τε Νικομη-
δείας φθονερὸς ἐκεῖνος Στέφανος καὶ
μία ὁλόκληρος σύνοδος ̓Αρχιερέων, ἐμ-
ποδίζοντες αὐτὸν ἀπὸ τὸ νὰ ἑορτάζῃ
ὡς ἅγιον τὸν θεοφόρον πατέρα αὐτοῦ
Συμεὼν τὸν Εὐλαβῆ, ὁ ̔́Αγιος ὅμως δὲν
ἀπέβλεψεν εἰς πρόσωπα ἀνθρώπων, οὐ-
δὲ κατὰ τὴν ἀρέσκειαν ἐκείνων ἐλά-
λησεν· ἄπαγε! ἀλλὰ ἀφιλοπροσώπως
καὶ ὡς ἐνώπιον Θεοῦ ὑπεραπελογήθη.
Καὶ ὄχι μόνον διὰ λόγων ἀπέδειξεν,
ὅτι εἶναι πρέπον καὶ δίκαιον νὰ τιμᾷ
καὶ νὰ ἑορτάζῃ τὸν θεοφόρον ἐκεῖνον
καὶ πνευματοφόρον γέροντά του, ἀλ-
λὰ καὶ δι᾿ ἔργων τοῦτο ἐπληροφόρησε
πανηγυρίζων μὲν τὴν αὑτοῦ ἑορτήν, προσκυνῶν δὲ τὴν ἁγίαν
εἰκόνα του καὶ τιμῶν αὐτὸν ὡς ἅγιον τῇ ἀληθείᾳ μὲ ὕμνους καὶ
ᾀσματικὰ ἐγκώμια. ῞Οτι δὲ ὁ ἅγιος Συμεὼν διὰ τὸν φόβον τοῦ
Κυρίου ἐφύλαξε τὰς θείας ἐντολὰς καὶ ἐσοφίσθη, καὶ τοῦτο εἶναι
φανερόν, διατὶ ὁ φόβος τοῦ Κυρίου ἔχει φυσικὸν ἰδίωμα νὰ μισῇ
καὶ νὰ ἀποστρέφεται τὴν ἀδικίαν, τὴν ὑπερηφάνειαν, τὰς ὕβρεις
καὶ κάθε ἄλλην κακίαν καὶ παράβασιν τῶν θείων ἐντολῶν, καθὼς
τὸ βεβαιώνει ὁ Σολομῶν· «Φόβος Κυρίου μισεῖ ἀδικίαν, ὕβριν τε
καὶ ὑπερηφανίαν καὶ ὁδοὺς πονηρῶν» ι.

9. Ποῖος δὲ δύναται νὰ ἀρνηθῇ, ὅτι καὶ ὁ ἱερὸς Συμεὼν εἶχεν
ἐρριζωμένον τὸν φόβον τοῦ Θεοῦ εἰς τὴν καρδίαν του καὶ διὰ
τοῦτο ἐμίσησε κάθε πάθος καὶ ἁμαρτίαν καὶ κάθε παράβασιν τῶν
θείων ἐντολῶν; Αὐτὸς ὁ φόβος τὸν ἐκατάπεισε νὰ ἀποστραφῇ
φιληδονίας, φιλοδοξίας καὶ φιλοπλουτίας· αὐτὸς ὁ φόβος τὸν
ἔκαμε νὰ συγχαθῇ σάρκα, κόσμον καὶ κοσμοκράτορα· αὐτὸς ὁ
φόβος ἐδίωξεν ἀπὸ τὴν ψυχήν του κάθε ἐμπαθῆ δειλίαν καὶ φό-
βον καὶ τὸν ἐθέρμαινε νὰ πηγαίνῃ μόνος νὰ κάθηται καὶ νὰ
ἀγρυπνῇ ὅλην τὴν νύκτα ἐπάνω εἰς τὰ μνήματα τῶν νεκρῶν καὶ
νὰ πασχίζῃ νὰ τυπώνῃ βαθέως εἰς τὴν φαντασίαν του τὴν μνήμην

῞Οσιος Συμεὼν ὁ Νέος Θεολόγος

καὶ ὁ ῞Αγιος Γέρων αὐτοῦ

῞Οσιος Συμεὼν ὁ Εὐλαβής.

www.tezaurliturgic.ro



– 6 –

τοῦ θανάτου, τὴν μνήμην τῆς κρίσεως, τὴν μνήμην τῆς κολάσεως,
καὶ νὰ βλέπῃ ὡς νεκρὸν καὶ ἄσχημον κάθε ὡραῖον καὶ εὔμορφον
πρόσωπον. Αὐτὸς ὁ φόβος ἐκατάπεισε τὸν θεῖον Συμεὼν νὰ πη-
γαίνῃ νὰ κλείεται μέσα εἰς τὸ ταφοειδὲς ἐκεῖνο μικρὸν κελλάκι,
ὁποῦ ἀναφέρει ὁ βίος του1, καὶ ἐκεῖ νὰ ἡσυχάζῃ χωρίζοντας τὴν
διάνοιάν του ἀπὸ τὸν περισπασμὸν τοῦ κόσμου καὶ μετεωρισμὸν
καὶ μελετῶντας τὴν μέλλουσαν ἀποκατάστασιν τοῦ παντός. ῎Η-
κουσε γὰρ τοῦ ἁγίου ᾿Ισαάκ, ὁποῦ λέγει· «῾Ο φόβος τοῦ Θεοῦ
ἀρχή ἐστι τῆς ἀρετῆς· λέγεται δὲ εἶναι γέννημα τῆς πίστεως, καὶ
σπείρεται ἐν τῇ καρδίᾳ, ὅταν ἀποχωρισθῇ ἡ διάνοια ἀπὸ τοῦ
περισπασμοῦ τοῦ κόσμου, τοῦ συνάξαι τὰς νοήσεις αὐτῆς, τὰς
ῥεμβομένας ἐκ τοῦ μετεωρισμοῦ, ἐν τῇ ἀδολεσχίᾳ τῆς μελλούσης
ἀποκαταστάσεως» 2. Αὐτὸς ὁ φόβος τὸν ἐπαρακίνει νὰ φυλάττῃ
ὅλας τὰς ἐντολὰς τοῦ Κυρίου καὶ διὰ μέσου τῆς τηρήσεως τῶν
ἐντολῶν νὰ καθαρίζῃ τὴν σάρκα του ἀπὸ τὰ πάθη· ἤκουσε γὰρ
τοῦ Θεολόγου Γρηγορίου λέγοντος· «Οὗ γὰρ φόβος, ἐντολῶν τή-
ρησις· οὗ δὲ ἐντολῶν τήρησις, σαρκὸς κάθαρσις, τοῦ ἐπιπρο-
σθοῦντος τῇ ψυχῇ νέφους καὶ οὐκ ἐῶντος καθαρῶς ἰδεῖν τὴν
θείαν ἀκτῖνα» 3.

10. Καὶ διὰ νὰ εἰπῶ μὲ συντομίαν, αὐτὸς ὁ φόβος τὸν ἐστερέωσε
νὰ ὑποφέρῃ κάθε θλῖψιν, νὰ σηκώσῃ ἀπὸ τὴν ψυχήν του τὸ πάθος
τῆς ἀναισθησίας καὶ νὰ αἰσθανθῇ εἰς τὴν καρδίαν του τὴν ἀληθι-
νὴν ζωήν. Ταῦτα γὰρ πάντα εἶναι ἀποτέλεσμα τοῦ θείου φόβου
κατὰ τὸν ἅγιον ᾿Ισαὰκ λέγοντα· «Δεῖ ὑπὲρ τοῦ φόβου τοῦ Θεοῦ
ὑποφέρειν τὴν θλῖψιν» καὶ «ἀρχὴ τῆς ἀληθινῆς ζωῆς τοῦ ἀνθρώ-
που, ὁ φόβος τοῦ Θεοῦ» 4. Καὶ διὰ τούτων πάντων ἔκαμε τὸν
ἀοίδιμον τοῦτον ὁ φόβος τοῦ Θεοῦ νὰ ἐπιτύχῃ τοῦ μακαρισμοῦ
ἐκείνου τοῦ φοβουμένου τὸν Κύριον, ὡς εἶπεν ὁ Δαυΐδ· «Μακάρι-
ος ἀνὴρ ὁ φοβούμενος τὸν Κύριον, ἐν ταῖς ἐντολαῖς αὐτοῦ θελήσει
σφόδρα»ια. ᾿Επειδὴ δὲ ὁ φόβος τοῦ Θεοῦ ἔχει ἀκόμη φυσικὸν
ἰδίωμα νὰ γίνεται ἀρχὴ τῆς θείας σοφίας καὶ νὰ προξενῇ παιδεί-
αν καὶ σοφίαν εἰς τὸν θεοφοβούμενον ἄνθρωπον, καθὼς τὸ ἓν μὲν
βεβαιοῖ ὁ Δαυΐδ λέγων «ἀρχὴ σοφίας φόβος Κυρίου» ιβ, τὸ δὲ
ἄλλο ὁ υἱὸς τοῦ Δαυΐδ Σολομῶν «φόβος Κυρίου παιδεία καὶ
σοφία» ιγ, ποῖος ἀμφιβάλλει ὅτι καὶ εἰς τὸν ὅσιον πατέρα ἡμῶν
Συμεὼν ὁ φόβος τοῦ Θεοῦ ἐπροξένησε τὰ καλὰ ταῦτα; ῞Οθεν, ἐὰν
ἐσὺ ἀναγινώσκῃς εἰς τὸν βίον τοῦ Συμεών 5, πῶς ἦτον παιδιόθεν
φρόνιμος καὶ γνωστικὸς καὶ ἐμίσει κάθε ἀταξίαν, ἐὰν ἐκεῖ βλέπῃς

www.tezaurliturgic.ro



– 7 –

ὅτι ἐπρόκοπτεν εἰς τὰ μαθήματα καὶ πῶς, χωρὶς νὰ μάθῃ φιλοσο-
φικὰ καὶ θεολογικά, ἐφιλοσόφει καὶ ἐθεολόγει, ἤξευρε ὅτι ὅλης
ταύτης τῆς θεοσοφίας τοῦ μεγάλου τούτου Πατρὸς ἐστάθη ἀρχὴ
καὶ κρηπὶς καὶ θεμέλιον ὁ φόβος τοῦ Θεοῦ.

11. ΔΕΥΤΕΡΟΝ εὑρίσκομεν τὸν θεῖον Συμεὼν πὼς ἔφθασεν
εἰς τὴν τάξιν τῶν μισθωτῶν, διατὶ καθὼς ἐκεῖνοι οἱ ἐργάται ὁποῦ
ἐμισθώθησαν παρὰ τοῦ Κυρίου εἰς τὸ νὰ ἐργάζωνται τὸν ἀμπελῶ-
να τῶν ἐντολῶν Του, ἐβάστασαν ἀγογγύστως τὸ βάρος τῆς ἡμέρας
καὶ τὸν καύσωνα μὲ τὴν ἐλπίδα, ὅτι ἔχουν νὰ ἀπολαύσουν τὸν
μισθὸν κατὰ ἑσπέρας, ὡς δηλοῖ ἡ ἐν τῷ κατὰ Ματθαῖον εὐαγγελίῳ
παραβολήιδ, τοιουτοτρόπως καὶ ὁ ἱερὸς Συμεὼν ὑπέφερε μετὰ
εὐχαριστίας μεγάλης ὅλους τοὺς πειρασμοὺς καὶ θλίψεις ὁποῦ
τοῦ ἠκολούθησαν, εἴτε ἐκ δαιμόνων, εἴτε ἐξ ἀνθρώπων, εἴτε καὶ ἐκ
τῆς διεφθαρμένης φύσεως· διατὶ ἤλπιζεν ὅτι, ὅταν ἔλθῃ ἡ ἑσπέρα,
ἤτοι τὸ τέλος τῆς ζωῆς του, ἔχει νὰ λάβῃ παρὰ τοῦ τοῦτον μισθω-
σαμένου Κυρίου τὸν μισθὸν τῆς ἐργασίας καὶ τῶν κόπων του
πολλαπλάσιον καὶ μυριοπλάσιον ἐν τοῖς οὐρανοῖς· «᾿Οψίας, φησὶ
γάρ, γενομένης, λέγει ὁ Κύριος τοῦ ἀμπελῶνος τῷ ἐπιτρόπῳ αὐ-
τοῦ· κάλεσον τοὺς ἐργάτας καὶ ἀπόδος αὐτοῖς τὸν μισθόν» ιε. Καὶ
ἂν ὁ Μωϋσῆς διὰ τὴν μέλλουσαν μισθαποδοσίαν ἐπροτίμησε καλ-
λίτερα τὸν ὀνειδισμὸν τοῦ Χριστοῦ ἀπὸ τοὺς ἐν τῇ Αἰγύπτῳ
βασιλικοὺς θησαυρούς, ὡς λέγει ὁ Παῦλος,—«μείζονα πλοῦτον ἡ-
γησάμενος τῶν Αἰγύπτου θησαυρῶν τὸν ὀνειδισμὸν τοῦ Χριστοῦ·
ἀπέβλεπε γὰρ εἰς τὴν μισθαποδοσίαν» ιϛ—, παρομοίως καὶ ὁ θεῖος
Συμεὼν διὰ τὴν μισθαποδοσίαν τῶν μελλόντων ἀγαθῶν ἐπροτίμη-
σε καλλίτερα τὴν πτωχείαν ἀπὸ τὸν πλοῦτον, τὸ εὐτελὲς σχῆμα
τῶν μοναχῶν ἀπὸ τὸ τοῦ σπαθαροκουβικουλαρίου ἀξίωμα, τὴν
συναναστροφὴν καὶ συνομιλίαν τοῦ ῥακενδύτου γέροντός του ἀπὸ
τὴν συνομιλίαν τῶν λαμπροφορεμένων βασιλέων, τὰς πενιχρὰς
καλύβας ἀπὸ τὰ βασιλικὰ παλάτια καὶ τὰ εὐτελῆ ὄσπρια ἀπὸ τὰ
τρυφηλὰ φαγητὰ τῶν Συγκλητικῶν 6.

12. ΤΡΙΤΟΝ ὁ θεῖος Συμεὼν ἔφθασεν εἰς τὴν τάξιν τῶν τοῦ
Θεοῦ φίλων διὰ πέντε αἴτια: α) Διατὶ ἐφύλαττε τὰς θείας ἐντολὰς
ὄχι διὰ κανένα φόβον ὡς δοῦλος, ὄχι διὰ κανένα μισθὸν ὡσὰν
μισθωτός, ἀλλὰ διὰ μόνην τὴν τοῦ Θεοῦ φιλίαν καὶ ἀγάπην.
῎Ιδιον γὰρ εἶναι τῶν ἀληθινῶν φίλων, τὸ νὰ τηροῦν ἀπαρασαλεύ-

www.tezaurliturgic.ro



– 8 –

τους τὰς ἐντολὰς τοῦ φιλουμένου· διατὶ ἂν παραβαίνουν τὰς ἐν-
τολάς του, παραβαίνουν ἐν ταὐτῷ καὶ τὴν φιλίαν του καὶ δὲν
εἶναι πλέον φίλοι ἀλλὰ ἐχθροί του· ὅθεν εἶπεν ὁ Κύριος· «῾Υμεῖς
φίλοι μου ἐστέ, ἐὰν ποιῆτε ὅσα ἐγὼ ἐντέλλομαι ὑμῖν» ιζ.

13. β) Διατὶ ὁ θεῖος Συμεὼν ἀπεκαλύφθη τόσα ὑπερφυσικὰ
μυστήρια τοῦ Θεοῦ, τόσα ὑψηλὰ δόγματα τῆς Θεολογίας καὶ τῆς
θείας Γραφῆς καὶ τόσα ἀπόκρυφα νοήματα τῆς ἐνσάρκου Οἰκονο-
μίας καὶ ὅλης τῆς δημιουργίας. ᾿Επειδὴ δὲ μόνοι οἱ φίλοι τοῦ
Θεοῦ ἀξιώνονται νὰ ἀποκαλύπτωνται τοιαῦτα οὐράνια καὶ μυστι-
κὰ πράγματα καὶ ὄχι κανένας δοῦλος, ἄρα ἐκ τούτου συμπεραίνε-
ται ὅτι ὁ Συμεὼν ἐπέρασε τὴν τάξιν τῶν δούλων καὶ ἀνέβη εἰς τὴν
τάξιν τῶν φίλων τοῦ Θεοῦ. ῞Οθεν ἢρμοζε καὶ εἰς αὐτὸν νὰ ἀκού-
σῃ ἐκεῖνο ὁποῦ ἤκουσαν οἱ θεῖοι Ἀπόστολοι ἀπὸ τὸ στόμα τοῦ
Κυρίου· «Οὐκέτι ὑμᾶς λέγω δούλους, ὅτι ὁ δοῦλος οὐκ οἶδε τί
ποιεῖ αὐτοῦ ὁ Κύριος· ὑμᾶς δὲ εἴρηκα φίλους, ὅτι πάντα ἃ ἤκουσα
παρὰ τοῦ πατρός μου ἐγνώρισα ὑμῖν» ιη.

14. γ) ῎Ιδιον εἶναι τῆς κατὰ Χριστὸν ἀγάπης καὶ τοῦ θείου
ἔρωτος, νὰ κάμνῃ ἔξω τοῦ ἑαυτοῦ των τοὺς ἐραστάς, καθὼς λέγει
ὁ Ἀρεοπαγίτης Διονύσιος ἀπὸ τὸ ἕνα μέρος, «ἔστι δὲ καὶ ἐκστα-
τικὸς ὁ θεῖος ἔρως, οὐκ ἐῶν ἑαυτῶν εἶναι τοὺς ἐραστὰς ἀλλὰ τῶν
ἐρωμένων» 7, καὶ ὁ ἅγιος ᾿Ισαὰκ ἀπὸ τὸ ἄλλο εἰπών· «῾Η ἀγάπη
τοῦ Θεοῦ θερμή ἐστι τῇ φύσει. Καὶ ὅταν ἀμέτρως ἐπιπέσῃ τινί,
ποιεῖ ἐκείνην τὴν ψυχὴν ἐκστατικήν» 8. Ποῖος δὲ ἠμπορεῖ νὰ
ἀμφιβάλῃ, ὅτι τὸ ἰδίωμα αὐτὸ τῆς θείας ἀγάπης εἶχε καὶ ὁ θεῖος
Συμεὼν εἰς τὸν ἑαυτόν του; Διατὶ αὐτός, ἀφ᾿ οὗ μίαν φορὰν ἐτρώ-
θη εἰς τὴν καρδίαν ἀπὸ τὰ γλυκύτατα βέλη καὶ κέντρα τῆς ἀγά-
πης τοῦ ᾿Ιησοῦ καὶ ἀφ᾿ οὗ ἄναψεν ἡ ψυχή του καὶ ὅλα του τὰ
ἐντόσθια ἀπὸ τὸ πῦρ τοῦ θεϊκοῦ ἔρωτος, δὲν ἦτο πλέον εἰς τὸν
ἑαυτόν του, ὄχι· ἀλλ᾿ ἔγινεν ὅλως ἔξω ἑαυτοῦ. ῞Οθεν μόνον τὸν
᾿Ιησοῦν ἐννόει, μόνον τὸν ᾿Ιησοῦν ἐπόθει, εἰς μόνον τὸν ᾿Ιησοῦν
ἦτον ἡ μελέτη του, ὁ ᾿Ιησοῦς ἦτον τὸ ἄκρον ἀντικείμενον τοῦ
νοός του, ὁ ᾿Ιησοῦς ἦτον τὸ ἐντρύφημα τῆς γλώσσης του, ὁ ᾿Ιη-
σοῦς ἦτον τὸ γλυκὺ μελέτημα καὶ ἀδολέσχημα τῆς καρδίας του, ὁ
᾿Ιησοῦς ἦτον ἡ ἀναπνοή του. Καὶ ποτὲ μὲν ἐφώναζεν9 ἐκεῖνα τὰ
τοῦ Ἀποστόλου Παύλου ἐνθουσιαστικὰ καὶ ἐρωτικὰ λόγια «τίς
ἡμᾶς χωρίσει ἀπὸ τῆς ἀγάπης τοῦ Χριστοῦ; θλῖψις ἢ στενοχωρία
ἢ διωγμὸς ἢ λιμὸς ἢ γυμνότης ἢ κίνδυνος ἢ μάχαιρα;» ιθ, ποτὲ

www.tezaurliturgic.ro



– 9 –

δὲ ἐκεῖνα τὰ τῆς ᾀσματιζούσης νύμφης· «᾿Εὰν εὕρητε τὸν ἀδελφι-
δόν μου, τί ἀπαγγείλητε αὐτῷ; ὅτι τετρωμένη ἀγάπης ἐγώ εἰμι» κ.

15. Μᾶλλον δέ, διὰ νὰ μεταχειρισθῶ τὰ ἴδια λόγια τοῦ Ἁγίου,
αὐτὸς ἀπὸ τὴν ἄσβεστον φλόγα τῆς θείας ἀγάπης καταφλεγόμε-
νος ἔλεγε ταῦτα τὰ διὰ στίχων ἐρωτικὰ καὶ ἐνθουσιαστικὰ λόγια
πρὸς τὸν ᾿Ιησοῦν Χριστόν, τὰ ἀποδεικτικὰ τοῦ πρὸς Αὐτὸν θείου
αὐτοῦ ἔρωτος·

«Πῶς καὶ πῦρ ὑπάρχεις βλύζον,
πῶς καὶ ὕδωρ εἶ δροσίζον,
πῶς καὶ καίεις καὶ γλυκαίνεις,
πῶς φθορὰν ἐξαφανίζεις;

Πῶς θεοὺς ποιεῖς ἀνθρώπους
πῶς τὸ σκότος φῶς ἐργάζῃ,
πῶς ἀνάγεις ἐκ τοῦ ᾅδου,
πῶς θνητοὺς ἐξαφθαρτίζεις;

Πῶς πρὸς φῶς τὸ σκότος ἕλκεις,
πῶς τὴν νύκτα περιδράσσῃ,
πῶς καρδίαν περιλάμπεις,
πῶς μὲ ὅλον μεταβάλλεις;

Πῶς ἑνοῦσαι τοῖς ἀνθρώποις,
πῶς υἱοὺς Θεοῦ ἐργάζῃ,
πῶς ἐκκαίεις σου τῷ πόθῳ,
πῶς τιτρώσκεις ἄνευ ξίφους;»

10

16. ῎Ιδετε, ἀδελφοί, καμμίαν φορὰν τὸν μαγνήτην πῶς τραβίζει
εἰς τὸν ἑαυτόν του τὸν ἠγαπημένον του σίδηρον καὶ πῶς ἀπὸ
αὐτὸν δὲν θέλει νὰ χωρισθῇ; Τοιουτοτρόπως καὶ ὁ θεῖος Συμεὼν
τόσον πολὺν πόθον εἶχε πρὸς Θεὸν καὶ τὸν ᾿Ιησοῦν Χριστόν,
ὥστε ὁποῦ μὲ τὴν δύναμιν μιᾶς δραστικωτάτης ὁλκῆς ἐτράβιξεν
αὐτὸν καὶ τόσον πολλὰ τὸν ἐκράτησεν, ὥστε ὁποῦ δὲν τὸν ἀφῆ-
κεν, ἕως οὗ τὸν ἔμβασε μέσα εἰς αὐτὸ τὸ μυστικὸν ταμεῖον καὶ τὸν
θάλαμον τῆς καρδίας του, παρομοιάζοντας καὶ αὐτὸς μὲ τὴν ᾀ-
σματίζουσαν νύμφην, ὁποῦ ἔλεγε περὶ τοῦ νυμφίου της· «᾿Εκράτη-
σα αὐτὸν καὶ οὐκ ἀφῆκα αὐτόν, ἕως οὗ εἰσήγαγον αὐτὸν εἰς οἶκον
μητρός μου καὶ εἰς ταμεῖον τῆς συλλαβούσης με» κα. ῞Οπερ ἑρμη-
νεύοντας μὲν ὁ σοφὸς Ψελλὸς εἶπεν· «῎Ενδον αὐτὸν ἐκράτησα

www.tezaurliturgic.ro



– 10 –

καὶ μέσον τῆς καρδίας» 11. Οἱ δὲ τρεῖς Πατέρες ὁ Νύσσης Γρηγό-
ριος, ὁ Μάξιμος καὶ ὁ θεῖος Νεῖλος οὕτως ἡρμήνευσαν· «Οὐκ
ἐπαυσάμην ζητεῖν τὸν ἐμὸν ἐραστήν, ἕως οὗ εἰσῳκισάμην αὐτὸν
εἰς τὸν νοῦν, ὃς οἶκος μέν ἐστι τῆς δίκην μητρὸς αἰτίας πάντων
Θεοῦ σοφίας· ὡς ταύτης διὰ τὸ καθ᾿ ὁμοίωσιν χωρητικόν. Ταμεῖον
δὲ πάλιν αὐτόν, ὡς τοὺς ἀποκρύφους ταύτης θησαυροὺς διὰ τὸ
κατ᾿ εἰκόνα ἔχειν ἀποθέτους ἐν ἑαυτῷ» 12.

17. Καὶ διὰ νὰ μεταχειρισθῶ ὁμοίωμα προσφυέστερον, ἴδετε,
ἀδελφοί, τὸν πεπυρακτωμένον σίδηρον, πῶς τόσον πολλὰ εἶναι
ἡνωμένος μὲ τὸ πῦρ, ὥστε ὁποῦ γίνεται αὐτὸς ἄλλο πῦρ; Τοιοῦτος
ἔγινε, τῇ ἀληθείᾳ, καὶ ὁ θεῖος πατὴρ ἡμῶν Συμεών· διατὶ αὐτὸς
τοσοῦτον ἐπυρακτώθη ὁ τρισμακάριος ἀπὸ τὸ πῦρ τῆς θείας ἀγά-
πης, ὁποῦ ἔκαιε μέσα εἰς τὴν καρδίαν, ὥστε ὁποῦ ὄχι μόνον
κατέκαυσεν ὅλας τὰς προλήψεις καὶ φαντασίας τὰς κοσμικὰς ὁ-
ποῦ εἶχεν εἰς τὸ διανοητικὸν μέρος τῆς ψυχῆς του, ὄχι μόνον
ἐξήρανεν ὅλα τὰ πάθη τῆς καρδίας του, ἀλλὰ καὶ αὐτὸ ἀκόμη τὸ
βάρος καὶ πάχος τοῦ σώματός του ἐχώνευσεν ὡσὰν σκουρία τοῦ
σιδήρου καὶ μετεχάλκευσεν αὐτὸ καὶ τὸ ἔκαμεν ἐλαφρὸν καὶ
λεπτὸν ὡσὰν πνεῦμα, καθὼς ἀναγινώσκομεν εἰς τὸν βίον του13,
καὶ διὰ τοῦτο ὅταν ὁ ̔́Αγιος ἐπροσηύχετο, ἐφαίνετο ὑψωμένος ἀπὸ
τὴν γῆν ἐπάνω εἰς τὸν ἀέρα ἕως τέσσαρας πήχεις.

18. δ) ᾿Ιδίωμα τῆς θείας ἀγάπης καὶ τοῦ θείου ἔρωτος εἶναι τὸ
νὰ μὴν ἀφήνῃ τοὺς ἐραστὰς καὶ ἀγαπῶντας νὰ ἡσυχάζουν καὶ νὰ
σιωποῦν, ἀλλὰ νὰ τοὺς ἀναγκάζῃ ἔσωθεν ἀπὸ τὴν καρδίαν νὰ
θεολογοῦν καὶ νὰ ἐγκωμιάζουν τὸν ἐρωμένον καὶ ἀγαπητόν τους
Θεόν. Καὶ τοῦτο εἶναι φανερὸν ἀπὸ τὸν Θεολόγον ᾿Ιωάννην, τὸν
ἠγαπημένον μαθητὴν τοῦ Κυρίου, ὁ ὁποῖος μὲ τὸ νὰ ἦτον γεμᾶτος
ἀπὸ τὴν θείαν ἀγάπην, ἔγινε γεμᾶτος καὶ ἀπὸ τὴν Θεολογίαν,
κατὰ τὸ ἱερὸν ἐκεῖνο ᾆσμα τὸ ὑπὸ τῆς ᾿Εκκλησίας ψαλλόμενον:
«῍Ω θαύματος ἐκστατικοῦ καὶ πράγματος σοφιστικοῦ! ὅτι πλήρης
ὢν τῆς ἀγάπης, πλήρης γέγονε καὶ τῆς Θεολογίας» 14. ῞Οθεν καὶ
ὁ θεῖος ᾿Ιωάννης ὁ τῆς Κλίμακος παρεκινήθη νὰ εἰπῇ εἰς τὸν
τριακοστὸν αὐτοῦ λόγον· «Αὔξησις φόβου, ἀρχὴ ἀγάπης· τέλος
δὲ ἁγνείας, θεολογίας ὑπόθεσις»· καὶ πάλιν, «ἁγνεία, μαθητὴν
θεολόγον εἰργάσατο, δι᾿ ἑαυτοῦ κρατύνοντα τῆς Τριάδος τὰ δό-
γματα» 15. ᾿Εγὼ δὲ ὀλίγον ἐναλλάττων τὰ λόγια ταῦτα τοῦ θείου

www.tezaurliturgic.ro



– 11 –

Πατρὸς λέγω, ὅτι «τέλος ἀγάπης, θεολογίας ὑπόθεσις» καὶ πάλιν
«ἀγάπη, μαθητὴν θεολόγον εἰργάσατο».

19. ῞Οτι δὲ τὸ ἰδίωμα τοῦτο τῆς θείας ἀγάπης εὑρίσκετο μὲ
ὑπερβολὴν εἰς τὸν παρ᾿ ἡμῶν ἑορταζόμενον ἅγιον Συμεών, δὲν
εἶναι χρεία νὰ τὸ εἰπῶ ἐγώ, ἀλλὰ ἕως καὶ αὐτοὶ οἱ λίθοι, καὶ αὐτὰ
τὰ ξύλα πρέπει νὰ ἔλθουν νὰ ἀναλάβουν φωνὴν καὶ νὰ κηρύξουν
εἰς ὅλους. ̓Επειδὴ ὁ θεῖος οὗτος Πατὴρ τόσον ὑπερβολικὸν ἔρωτα
εἶχε πρὸς τὸν Θεὸν καὶ τόσον πολλὰ ἄναπτεν εἰς τὴν ψυχήν του
ἡ κάμινος τῆς θείας ἀγάπης, ὥστε ὁποῦ δὲν ἠδύνατο νὰ ὑποφέρῃ
ὁ τρισόλβιος τὴν ἐκείνης φλόγα καὶ νὰ σιωπᾷ· ἀλλὰ ἀναπτύσσον-
τας πυκνότατα τόσον τὰ νοερὰ χείλη τῆς καρδίας του, ὡσὰν καὶ
τὰ αἰσθητὰ τοῦ στόματός του, ἐννόει καὶ συνέγραφε καὶ ἐλάλει
καὶ στιχουργικῶς καὶ πεζογραφικῶς τόσους θεολογικοὺς λόγους
εἰς τὴν Ἁγίαν Τριάδα, τόσους ἐρωτικοὺς στίχους εἰς ὕμνον τοῦ
ὑπ᾿ αὐτοῦ ἐρωμένου Θεοῦ καὶ τόσα ὑψηλὰ ἐγκώμια εἰς τὴν ὑπε-
ρούσιον Θεαρχίαν, ὅλος ἔνθεος, ὅλος ἐκδημῶν ἑαυτοῦ καὶ ὅλος
ἠλλοιωμένος τὴν θείαν ἀλλοίωσιν, «καὶ τὴν πρὸς τὰ ὑμνούμενα
καὶ θεολογούμενα κοινωνίαν πάσχων, καὶ πρὸς πάντων ὧν ἠκού-
ετο καὶ ἑωρᾶτο καὶ ἐφθέγγετο, θεόληπτος εἶναι καὶ θεῖος ὑμνολό-
γος κρινόμενος», διὰ νὰ μεταχειρισθῶ καὶ ἐγὼ εἰς τοῦτον τὸν
Ἅγιον ἐκεῖνα τὰ ἴδια ἐκφαντορικὰ καὶ μεγαλόδοξα λόγια καὶ
ἐγκώμια, ὁποῦ εἶπε περὶ τοῦ ὄντος ῾Ιεροθέου τὸ πετεινὸν ἐκεῖνο
τοῦ οὐρανοῦ, ὁ Ἀρεοπαγίτης, φημί, καὶ ἐξοχώτατος ἐν θεολόγοις
μέγας Διονύσιος16.

20. Τί νὰ περιττολογῶ; Τοσοῦτον ἐπληθύνθη εἰς τὸν ἱερὸν
Συμεῶνα τὸ χάρισμα τῆς Θεολογίας, ἐξ αἰτίας τῆς θείας ἀγάπης,
καὶ τοσοῦτον ὑπερέβη κατὰ τοῦτο τοὺς ἄλλους ἁγίους καὶ θεολό-
γους τῆς ᾿Εκκλησίας μας, ὥστε ὁποῦ ὅλος ὁ κόσμος μὲ κοινὴν
συμφωνίαν ἔκρινε δίκαιον νὰ τοῦ δοθῇ ὁ ὑψηλὸς οὗτος τίτλος, τὸ
νὰ ἐπονομάζεται δηλαδὴ νέος Θεολόγος· δὲν ἠξεύρω ἢ διατὶ εἶναι
ἄλλος Θεολόγος Γρηγόριος, εἰ καὶ μὴ κατὰ τὴν φράσιν καὶ τὴν
ἔξω σοφίαν, ἀλλὰ γοῦν τὴν ἀκρίβειαν τῆς Θεολογίας· ἢ διατὶ
εἶναι δεύτερος ᾿Ιωάννης Θεολόγος. Καὶ χωρὶς τὴν ὑπερτάτην αὐ-
τὴν ἐπωνυμίαν οὔτε ἐκφωνεῖται τὸ κύριόν του ὄνομα, ἀλλ᾿ οὔτε
παρ᾿ οὐδενὸς γνωρίζεται· ἀλλ᾿ ὅποιος ἐκφωνήσῃ τὸ ὄνομα τοῦ
Συμεών, εὐθὺς ἀναγκάζεται νὰ συνεκφωνήσῃ ἐν ταὐτῷ καὶ τὴν

www.tezaurliturgic.ro



– 12 –

ἐπωνυμίαν τοῦ νέου Θεολόγου καὶ νὰ εἰπῇ· «Συμεὼν ὁ Νέος
Θεολόγος». ῏Ω χάρις ἐξαίρετος τῆς θείας ἀγάπης! ῏Ω προνόμιον
θαυμαστόν! ῏Ω ἐπωνυμία, οὐρανίων ἐπαίνων ἀξία!

21. Καὶ τὸ θαυμαστὸν εἶναι τοῦτο, ὅτι ὄχι μόνον ἀπὸ τὴν θείαν
ἀγάπην ἐκινεῖτο ὁ θεῖος Συμεὼν εἰς τὴν Θεολογίαν, ὡς εἴπομεν,
ἀλλὰ καὶ ἀπὸ τὴν Θεολογίαν ἐκινεῖτο πάλιν καὶ ἀνεφλέγετο ἡ
καρδία του εἰς τὴν θείαν ἀγάπην· ὅθεν εἶπεν ὁ ἅγιος Διάδοχος·
«Πάντα μὲν τὰ χαρίσματα τοῦ Θεοῦ ἡμῶν καλὰ λίαν, καὶ πάσης
ἀγαθότητος παρεκτικά· οὐδὲν δὲ οὕτως ἡμῶν ἀναφλέγει καὶ κινεῖ
τὴν καρδίαν εἰς τὴν ἀγάπην τῆς αὐτοῦ ἀγαθότητος, ὡς ἡ Θεολο-
γία» 17, ἐπειδὴ τὰ δύο ταῦτα χαρίσματα ἡ θεία ἀγάπη καὶ ἡ Θεο-
λογία ἔχουσι συνήθειαν νὰ γεννᾷ ἓν τὸ ἄλλο καὶ ἀντιστρόφως
πάλιν νὰ γεννᾶται ἓν ἀπὸ τὸ ἄλλο. ῞Οθεν ἦτον νὰ ἰδῇ τινας τὸν
ἱερὸν Συμεὼν νὰ τρέχῃ εἰς ἕνα δρόμον καὶ κύκλον ἀπέραντον καὶ
ἀτελεύτητον, διατὶ ὅσον αὐτὸς ἐζήτει νὰ παρηγορῇ τὴν πρὸς Θεὸν
ἀγάπην του μὲ τὴν Θεολογίαν, τόσον περισσότερον ἤναπτε τὴν
ἀγάπην, καὶ ὅσον περισσότερον ἤναπτεν ἡ ἀγάπη, τόσον ηὔξανε
καὶ ἡ Θεολογία· καὶ ὅσον ηὔξανεν ἡ Θεολογία, τόσον ηὔξανε καὶ
ἡ ἀγάπη, ὥστε ὁποῦ τρέχοντας καὶ ἀναβαίνοντας ἀπὸ τὴν ἀγάπην
εἰς τὴν Θεολογίαν καὶ ἀπὸ τὴν Θεολογίαν πάλιν εἰς τὴν ἀγάπην,
δὲν ἔπαυέ ποτε ποτέ.

22. ε) Πέμπτον δὲ καὶ τελευταῖον ἰδίωμα τῆς ἀγάπης εἶναι, καὶ
τῶν ἀληθινῶν ἀγαπητῶν καὶ φίλων, τὸ νὰ θυσιάζουν τὴν ζωήν
τους καὶ νὰ προκρίνωσι τὸν θάνατον διὰ τὴν ἀγάπην τῶν φίλων
των· καθὼς εἶπεν ὁ Κύριος ἀπὸ τὸ ἓν μέρος «μείζονα ταύτης
ἀγάπην οὐδεὶς ἔχει, ἵνα τις τὴν ψυχὴν αὐτοῦ θῇ ὑπὲρ τῶν φίλων
αὐτοῦ» κβ, καὶ ὁ Σολομῶν ἀπὸ τὸ ἄλλο «κραταιὰ ὡς θάνατος
ἀγάπη» κγ. ᾿Επειδὴ δὲ ὁ ἱερὸς Συμεὼν ἦτον ἕτοιμος νὰ θυσιάσῃ
τὴν ζωήν του καὶ νὰ ἀποθάνῃ, ἂν τὸ ἐκάλει ἡ χρεία διὰ τὴν
ἀγάπην τοῦ Θεοῦ, καθὼς εἰς πολλὰ μέρη καὶ τοῦ βίου καὶ τῶν
συγγραμμάτων του γίνεται φανερόν, λοιπὸν συμπεραίνεται ἀναμ-
φιβόλως, ὅτι αὐτὸς ἀνέβη εἰς τὸν βαθμὸν τῶν τοῦ Θεοῦ φίλων.
᾿Επειδὴ δέ, κατὰ τὸν ᾿Ιωάννην τῆς Κλίμακος, «ὁ ἀγαπῶν τὸν
Κύριον, τὸν ἀδελφὸν αὑτοῦ προηγάπησεν· ἀπόδειξις γὰρ τοῦ προ-
τέρου τὸ δεύτερον» 18, λοιπὸν καὶ ὁ ἱερὸς Συμεὼν ἐπειδὴ ἀπεδεί-
χθη ὅτι ἠγάπησε τὸν Θεόν, ἀναμφιβόλως ἀποδεικνύεται ὅτι ἠγά-

www.tezaurliturgic.ro



– 13 –

πησε καὶ τὸν πλησίον καὶ διὰ τῶν δύο τούτων πρώτων καὶ μεγά-
λων ἐντολῶν ὅλον τὸν νόμον καὶ τοὺς προφήτας ἐπλήρωσε.

23. ΤΕΤΑΡΤΟΣ βαθμὸς τῶν σῳζομένων εἶναι, τὸ νὰ γίνῃ τις
υἱὸς Θεοῦ κατὰ χάριν, ὡς εἴπομεν· εἰς τὸν ὁποῖον τοῦτον βαθμὸν
ἀνέβη ἐξάπαντος καὶ ὁ ἱερὸς Συμεὼν διὰ δύο αἴτια: α) Διατὶ
αὐτὸς εἶχε εἰς τὴν καρδίαν του αἰσθητῶς ἐνεργοῦσαν τὴν χάριν
τοῦ Ἁγίου Πνεύματος καὶ ἤγετο καὶ ἐκυβερνᾶτο ὄχι ἀπὸ τὸ πνεῦ-
μα τῆς σαρκὸς καὶ τοῦ κόσμου, ἀλλὰ ἀπὸ τὸ Πνεῦμα τὸ Ἅγιον,
καθὼς τοῦτο εἶναι καὶ αὐτοῦ τοῦ ἡλίου φανερώτερον καὶ σχεδὸν
λόγος τοῦ Ἁγίου δὲν εἶναι, ἢ μᾶλλον εἰπεῖν σελὶς καὶ καταβατὸν
ἐκ τῶν συγγραμμάτων του δὲν εὑρίσκεται, ὁποῦ νὰ μὴ βεβαιώσῃ
ταύτην τὴν ἀλήθειαν. ᾿Επειδὴ δέ, ὅσοι ἀπὸ τὸ Πνεῦμα τὸ Ἅγιον
κυβερνῶνται, αὐτοὶ εἶναι υἱοὶ Θεοῦ, καθὼς λέγει ὁ Παῦλος, «ὅσοι
Πνεύματι Θεοῦ ἄγονται, αὐτοί εἰσιν υἱοὶ Θεοῦ» κδ, ἄρα καὶ ὁ
ἅγιος Συμεὼν υἱὸς ἦτον τοῦ Θεοῦ κατὰ χάριν. β) Διατὶ ἴδιον τῶν
υἱῶν εἶναι τὸ νὰ μένουν πάντοτε εἰς τὴν οἰκίαν τοῦ πατρός των,
καθὼς ἐκ τοῦ ἐναντίου τῶν δούλων εἶναι ἴδιον νὰ μὴ μένουν
πάντοτε εἰς τὴν οἰκίαν τοῦ αὐθέντου των, ὡς εἶπεν ὁ Κύριος, «ὁ
δοῦλος οὐ μένει ἐν τῇ οἰκίᾳ, ὁ δὲ υἱὸς μένει εἰς τὸν αἰῶνα» κε.
᾿Επειδὴ δὲ ὁ θεῖος Συμεὼν καὶ ἐν τῇ προσκαίρῳ ταύτῃ ζωῇ εὑρι-
σκόμενος ἔμενεν ἐν τῇ οἰκίᾳ τοῦ Θεοῦ καὶ Πατρὸς φυλάττοντας
κάθε ὑπακοὴν εἰς τὸν οὐράνιόν του Πατέρα καὶ ποιῶν ὅλα τὰ
πατρικὰ θελήματα καὶ ἐντολάς, μὲ τὰ ὁποῖα γίνεταί τις ἄξιος τοῦ
νὰ μένῃ πάντοτε εἰς τὴν πατρικὴν κατοικίαν· καὶ ἐπειδὴ μετὰ
θάνατον ἔγινε πραγματικὸς κληρονόμος τῆς αὐτῆς πατρικῆς οἰκί-
ας καὶ βασιλείας τῶν οὐρανῶν ὡς υἱὸς γνησιώτατος, καθὼς λέγει
ὁ Παῦλος, «εἰ δὲ τέκνα, καὶ κληρονόμοι» κϛ.

24. Λοιπὸν ὁ ἅγιος Συμεὼν καὶ ἀπὸ τοῦτο δείκνυται, ὅτι τῇ
ἀληθείᾳ ἔφθασεν εἰς τὴν τάξιν τῶν τοῦ Θεοῦ υἱῶν. Καὶ ἀφήνω νὰ
λέγω ὅτι ὁ ἱερὸς Συμεών, μὲ τὸ νὰ ἠλευθερώθη ἐνεργητικῶς ἀπὸ
τὰ πάθη διὰ τῆς χάριτος τοῦ Υἱοῦ τοῦ Θεοῦ, καὶ κατὰ τοῦτο
ἐφάνη ὅτι ἦτον υἱὸς Θεοῦ, ἐπειδὴ ἡ τελεία ἐλευθερία ἐκ τῶν
παθῶν δὲν εἶναι τῶν δούλων ἰδία, ἀλλὰ τῶν υἱῶν τοῦ Θεοῦ,
καθὼς εἶπεν ὁ Κύριος· «Πᾶς ὁ ποιῶν τὴν ἁμαρτίαν, δοῦλός ἐστι
τῆς ἁμαρτίας... ἐὰν οὖν ὁ υἱὸς ὑμᾶς ἐλευθερώσῃ, ὄντως ἐλεύθεροι
ἔσεσθαι» κζ.

www.tezaurliturgic.ro



– 14 –

25. Πρὸς τούτοις δὲ ἴδιον τῶν υἱῶν εἶναι, τὸ νὰ φωνάζουν ἐν
τῇ καρδίᾳ γλυκύτατα καὶ ἀγαπητικώτατα τὸ τοῦ οὐρανίου Πατρὸς
αὑτῶν ὄνομα διὰ τῆς νοερᾶς καὶ καρδιακῆς προσευχῆς, ὡς λέγει
ὁ Παῦλος· «Οὐ γὰρ ἐλάβετε Πνεῦμα δουλείας πάλιν εἰς φόβον,
ἀλλ᾿ ἐλάβετε Πνεῦμα υἱοθεσίας, ἐν ᾧ κράζομεν· ἀββᾶ ὁ Πατήρ» κη.
᾿Επειδὴ δὲ ὁ μὲν Συμεὼν ὄχι μόνον αὐτὸς ἀδιαλείπτως ἐφώναζεν
εἰς τὴν καρδίαν του τὸ ὄνομα τοῦ οὐρανίου Πατρὸς καὶ διὰ τῆς
νοερᾶς προσευχῆς ὡς τέκνον γνήσιον περιπλεκόμενος μὲ τὸν
φιλοστοργότατόν του πατέρα ἀκαταπαύστως συνωμίλει μὲ αὐτὸν
λέγων «᾿Ιησοῦ μου ἠγαπημένε, ᾿Ιησοῦ μου γλυκύτατε», ἀλλὰ καὶ
τοὺς ἄλλους ἀδελφούς του παρεσκεύασε νὰ λέγουν ταῦτα διδάξας
αὐτοὺς καὶ συγγράψας πρῶτος αὐτὸς τὸν τρόπον καὶ τὴν πρακτι-
κὴν μέθοδον τῆς νοερᾶς προσευχῆς ἐν τῷ 68ῳ λόγῳ αὐτοῦ19.
῞Οθεν τίς ἀμφιβάλλει, ὅτι ὁ θεῖος Συμεὼν διὰ ταῦτα πάντα ἔγινεν
υἱὸς Θεοῦ κατὰ χάριν;

26. ΠΕΜΠΤΟΣ βαθμὸς εἶναι ἐκείνων ὁποῦ ἀξιωθοῦν νὰ γί-
νουν ἀδελφοὶ τοῦ Χριστοῦ. Τετραχῶς δὲ ὀνομάζονταί τινες ἀδελ-
φοὶ τοῦ Χριστοῦ. α) Ἀδελφοὶ τοῦ Χριστοῦ λέγονται ὅλοι ἁπλῶς
οἱ ἄνθρωποι κατὰ τὴν φύσιν τῆς ἀνθρωπότητος· ἐπειδὴ ὁ Υἱὸς
τοῦ Θεοῦ προσλαβὼν εἰς τὴν θείαν ὑπόστασίν του ὅλην τὴν
φύσιν τῆς ἀνθρωπότητος, ἢτις εἶναι κοινὴ μὲ ὅλους τοὺς ἀνθρώ-
πους, ἔκαμε κατὰ τοῦτο ὅλους τοὺς ἀνθρώπους ἀδελφούς του, κἂν
καὶ αὐτοὶ δὲν πιστεύουσιν εἰς αὐτόν. Καὶ τοῦτο, δηλῶν ὁ Παῦλος
ἔλεγεν· «Οὐ γὰρ δήπου ἀγγέλων ἐπιλαμβάνεται, ἀλλὰ σπέρματος
Ἀβραὰμ ἐπιλαμβάνεται. ὅθεν ὤφειλε κατὰ πάντα τοῖς ἀδελφοῖς
ὁμοιωθῆναι...» κθ. β) Ἀδελφοὶ τοῦ Χριστοῦ ὀνομάζονται οἱ συγ-
γενεῖς αὐτοῦ κατὰ τὸ ἀνθρώπινον, ὡς ἦτον ὁ ᾿Ιάκωβος, ὁ ᾿Ιωσῆς, ὁ
᾿Ιούδας καὶ Συμεὼν περὶ ὧν γέγραπται· «οὐδὲ γὰρ οἱ ἀδελφοὶ
αὐτοῦ ἐπίστευον εἰς αὐτόν» λ. γ) Ἀδελφοὶ τοῦ Χριστοῦ ὀνομά-
ζονται ὅλοι οἱ εἰς τὸν Χριστὸν πιστεύσαντες υἱοὶ κατὰ χάριν τοῦ
ἀνωτάτου Πατρός. Καὶ δ) δὲ καὶ τελευταῖον, ἀδελφοὶ Χριστοῦ
ὀνομάζονται ὅλοι οἱ Ἅγιοι, οἱ σύμμορφοι γεγονότες τῆς εἰκόνος
τοῦ υἱοῦ τοῦ Θεοῦ, ὡς λέγει ὁ Παῦλος· «Οὕς... προώρισε συμμόρ-
φους τῆς εἰκόνος τοῦ υἱοῦ αὐτοῦ, εἰς τὸ εἶναι αὐτὸν πρωτότοκον
ἐν πολλοῖς ἀδελφοῖς» λα. Τώρα ἂν ὁ θεῖος Συμεὼν ἔγινε σύμμορ-
φος τῆς εἰκόνος καὶ πολιτείας τοῦ Υἱοῦ τοῦ Θεοῦ καὶ ἂν ἐνεδύθη
τὸν Χριστὸν εἰς τὸν ἑαυτόν του ὡσὰν φωτεινὸν περιβόλαιον, κα-

www.tezaurliturgic.ro



– 15 –

θὼς καὶ ὅλη του ἡ ζωὴ μαρτυρεῖ καὶ τὰ θεόσοφα τούτου συγγράμ-
ματα λαμπρότερον πάσης σάλπιγγος τοῦτο κηρύττουσιν, ἐξάπαν-
τος αὐτὸς ἔγινε καὶ ἀδελφὸς τοῦ Χριστοῦ.

27. ῞Οθεν ἀκολούθως καὶ ὁ Δεσπότης Χριστὸς ἀγκαλὰ καὶ
εἶναι αὐθέντης τῶν ἁπάντων καὶ Κύριος κατὰ τὴν φύσιν τῆς θεό-
τητος, μ᾿ ὅλον τοῦτο βεβαιότατα δὲν ἤθελεν ἐντραπῆ νὰ ὀνομάσῃ
κατὰ συγκατάβασιν τὸν ἱερὸν Συμεῶνα ἀδελφόν του ἠγαπημένον
ὡς ποιήσαντα τὸ θέλημα τοῦ Πατρός του, καθὼς δὲν ἐντράπη νὰ
ὀνομάσῃ ἀδελφούς του καὶ ἐκείνους ὁποῦ ἤκουον τὴν διδασκαλί-
αν του καὶ ἐποίουν τὸ θέλημα τοῦ οὐρανίου Πατρός του, ὡς
εἴπομεν μὲ τὸν Εὐαγγελιστὴν Ματθαῖον εἰς τὴν ἀρχήν, καὶ καθὼς
ὠνόμασεν ἀδελφούς του, τοὺς ἱεροὺς ἀποστόλους του εἰπὼν πρὸς
τὴν Μαγδαληνήν· «Πορεύου πρὸς τοὺς ἀδελφούς μου» λβ. ῞Οθεν
καὶ ὡς ἀδελφὸς τοῦ Χριστοῦ γενόμενος ὁ ἱερὸς Συμεὼν ἦτον
ἀκόλουθον νὰ γίνῃ καὶ συμμεριστὴς καὶ συγκληρονόμος μὲ τὸν
Χριστόν, τοῦ ἑνὸς καὶ τοῦ αὐτοῦ τῶν δύο ἀδελφῶν τοῦ οὐρανίου
Πατρός, τοῦ μὲν Χριστοῦ κατὰ φύσιν, τοῦ δὲ Συμεὼν κατὰ χάριν,
ὡς προείπομεν μὲ τὸν Παῦλον· «Εἰ δὲ τέκνα, καὶ κληρονόμοι,
κληρονόμοι μὲν Θεοῦ, συγκληρονόμοι δὲ Χριστοῦ» λγ.

28. Τοῦτο γὰρ ἦν τὸ τέλος καὶ τὸ συμπέρασμα ὅλον τῆς τοῦ
Υἱοῦ τοῦ Θεοῦ ἐνσάρκου Οἰκονομίας, τὸ νὰ κάμῃ δηλαδὴ τὸν
κατὰ φύσιν αὐτοῦ οὐράνιον Πατέρα καὶ Πατέρα τῶν ἀνθρώπων
κατὰ χάριν, διότι, ἐπειδὴ αὐτὸς μόνος ἀνάρχως καὶ προαιωνίως
ἐγεννήθη ἐκ τοῦ Πατρὸς Υἱὸς Μονογενής, εἰς εὐχαριστίαν τρόπον
τινὰ τῆς ἀπερινοήτου ταύτης υἱότητος ὁποῦ ἔλαβεν ἀπὸ τὸν ὁμο-
ούσιον καὶ ἀγαπητόν του Πατέρα ἠθέλησεν ἐπ᾿ ἐσχάτων τῶν ἡμε-
ρῶν νὰ σαρκωθῇ καὶ νὰ κάμῃ καὶ τοὺς ἀνθρώπους υἱοὺς θετοὺς
κατὰ χάριν τοῦ αὐτοῦ οὐρανίου Πατρός του καὶ οὕτω νὰ πλατύνῃ
ἐν ταὐτῷ καὶ τῆς υἱοθεσίας καὶ τῆς πατρότητος τὸ ἀξίωμα, ἵνα ὁ
οὐράνιος Πατήρ, πολλοὺς ἔχων υἱοὺς καὶ πολλῶν τέκνων Πατὴρ
ὀνομαζόμενος, εὐαρεστεῖται περισσότερον καὶ μεγαλύνεται καὶ δο-
ξάζεται. Καὶ τοῦτο θέλει νὰ εἰπῇ ἡ παράδοσις ἐκείνη τῆς βασιλεί-
ας, τὴν ὁποίαν ἀναφέρει ὁ Παῦλος, τὸ νὰ προσφέρῃ δηλαδὴ ὁ
Υἱὸς τοῦ Θεοῦ τοὺς ὑπ᾿ αὐτοῦ βασιλευομένους ἀνθρώπους εἰς τὸν
Θεὸν καὶ Πατέρα τῆς ἐκείνου ἠξιωμένους υἱοθεσίας· «Εἶτα τὸ
τέλος, ὅταν παραδῷ τὴν βασιλείαν τῷ Θεῷ καὶ Πατρί» λδ. Μάλι-
στα δὲ ἁρμόζει εἰς τοῦτο τὸ ἄλλο ῥητὸν τοῦ Παύλου, ὁποῦ λέγει

www.tezaurliturgic.ro



– 16 –

περὶ τοῦ ᾿Ιησοῦ τοῦ Υἱοῦ τοῦ Θεοῦ· «῎Επρεπε γὰρ αὐτῷ, δι᾿ ὃν τὰ
πάντα καὶ δι᾿ οὗ τὰ πάντα, πολλοὺς υἱοὺς εἰς δόξαν ἀγαγόντα,
τὸν ἀρχηγὸν τῆς σωτηρίας αὐτῶν διὰ παθημάτων τελειῶσαι» λε.

29. ῞Οτι δὲ ὁ θεῖος Συμεὼν ἔφθασε καὶ εἰς τὸν ῞ΕΚΤΟΝ καὶ
ὑψηλότατον βαθμὸν τῶν σῳζομένων καὶ ἠξιώθη νὰ γίνῃ μήτηρ
Χριστοῦ, ἡμεῖς δὲν λέγομεν λόγια ἰδικά μας, ἀλλ᾿ αὐτὸς πάλιν ὁ
ἴδιος ἂς ἔλθῃ διὰ νὰ μᾶς τὸ παραστήσῃ μὲ ἐκεῖνα ὁποῦ γράφει εἰς
τὸν 57ον λόγον αὐτοῦ, τὰ ὁποῖα ἔχουσιν οὕτω· «Καλότυχος (εἶ-
ναι) ἐκεῖνος ὁποῦ ἰδῇ τὸ φῶς τοῦ κόσμου, ἤγουν τὸν Χριστὸν
πῶς ἐμορφώθη μέσα του, ὅτι αὐτὸς θέλει νομισθῆ μήτηρ Χριστοῦ,
ἔχοντας τὸν Χριστὸν μέσα του ὡσὰν βρέφος. Καθὼς αὐτὸς ὁ
ἀψευδέστατος ὑπεσχέθη λέγοντας ῾῾μήτηρ μου καὶ ἀδελφοί μου
οὗτοί εἰσιν, οἱ τὸν λόγον τοῦ Θεοῦ ἀκούοντες καὶ ποιοῦντες
αὐτόν᾿᾿ λϛ. ῞Ωστε ἐκεῖνοι, ὁποῦ δὲν φυλάττουν τὰς ἐντολάς του,
ὑστεροῦνται θεληματικῶς ἀπὸ τὴν τοιαύτην χάριν, ἐπειδὴ τοῦτο
τὸ πρᾶγμα καὶ ἦτον καὶ εἶναι καὶ θέλει εἶναι δυνατόν· καὶ ἔγινε
καὶ γίνεται καὶ θέλει γίνει εἰς ὅλους ἐκείνους ὁποῦ κάμνουν τὰς
ἐντολάς του. ῞Ομως διὰ νὰ μὴ τὸ ἀφήσωμεν αὐτὸ ὁποῦ εἴπομεν
χωρὶς μαρτυρίας καὶ δώσωμεν ὑποψίαν, ὅτι λέγομεν τίποτε ἀπὸ
λόγου μας καὶ ὄχι ἀπὸ τὴν θείαν γραφὴν καὶ ὅτι δογματίζομεν
ὡς δυνατὰ τὰ ἀδύνατα, φέρομεν πάλιν μαρτυρίαν ἀπὸ αὐτὸν τὸν
μακάριον Παῦλον, τὸ στόμα τοῦ Χριστοῦ, ὁποῦ λέγει· ῾῾Τεκνία
μου, οὓς πάλιν ὠδίνω, ἄχρις οὗ μορφωθῇ Χριστὸς ἐν ὑμῖν᾿᾿ λζ. Μὰ
ἆρά γε εἰς ποῖον τόπον καὶ μέρος τοῦ σώματός μας νομίζετε πὼς
λέγει, ὅτι θέλει μορφωθῆ ὁ Χριστός; Εἰς τὸ πρόσωπον ἢ εἰς τὸ
στῆθος; ῎Οχι· ἀλλὰ μέσα εἰς τὴν καρδίαν μας μορφώνεται· καὶ
ὄχι σωματικῶς, ἀλλ᾿ ἀσωμάτως καὶ καθὼς πρέπει εἰς τὸν Θεόν.
Καὶ καθὼς ὅταν εἶναι ἔγκυος ἡ γυνὴ τὸ γνωρίζει φανερά, ἐπειδὴ
καὶ σκιρτᾷ τὸ βρέφος εἰς τὴν κοιλίαν της καὶ δὲν εἶναι δυνατὸν
νὰ μὴ γνωρίζῃ πῶς ἔχει μέσα της βρέφος, τοιουτοτρόπως καὶ
ἐκεῖνος ὁποῦ ἔχει τὸν Χριστὸν μεμορφωμένον εἰς τὸν ἑαυτόν του
γνωρίζει τὰ σκιρτήματα καὶ κινήματά του, ἤγουν τὰς ἐλλάμψεις
καὶ τὰς ἀστραπάς Του, καὶ βλέπει μέσα του τὴν μόρφωσιν τοῦ
Χριστοῦ, ὅ,τι λογῆς δείχνεται τὸ φῶς τῆς λαμπάδος μέσα εἰς τὸν
καθρέπτην, ὄχι μὲ φάντασμα ἀνυπόστατον, καθὼς εἶναι ἐκεῖνο
ὁποῦ φαίνεται εἰς τὸν καθρέπτην, ἀλλὰ δείχνεται μὲ φῶς ἐνυπο-
στάτως καὶ οὐσιωδῶς ὁρώμενον ἀοράτως καὶ κατανοούμενον ἀκα-
τανοήτως, μὲ μορφὴν ἄμορφον καὶ ἰδέαν ἀνείδεον» 20.

www.tezaurliturgic.ro



– 17 –

30. Τώρα ἂν ὁ ἱερὸς Συμεὼν ἀποδείχνῃ διὰ τῶν λόγων τούτων,
πῶς ἡ τοῦ ᾿Ιησοῦ πνευματικὴ μόρφωσις γίνεται εἰς τὰς καρδίας
τῶν ἄλλων, πόσῳ μᾶλλον πρέπει νὰ συμπεράνωμεν ἡμεῖς, ὅτι
αὐτὸς πρῶτος ἀπέκτησεν εἰς τὴν καρδίαν του τὴν τοιαύτην πνευ-
ματικὴν τοῦ Χριστοῦ μόρφωσιν καὶ ἔγινε πνευματικῶς μήτηρ του
καὶ διὰ τοῦτο ὡς παθὼν καὶ μαθὼν ἔγινε ταύτης καὶ εἰς τοὺς
ἄλλους διδάσκαλος; Ναί, κατὰ ἀλήθειαν ἔτζι πρέπει νὰ τὸ συμπε-
ράνωμεν καὶ νὰ εἴμεθα πεπληροφορημένοι· διατὶ τὰ τοιαῦτα θεῖα
μυστήρια δὲν εἶναι τρόπος νὰ τὰ διδάξῃ τις εἰς ἄλλους ὀρθῶς, ἐὰν
πρῶτος αὐτὸς δὲν ἀξιωθῇ νὰ τὰ γνωρίσῃ ἐνεργητικῶς καὶ νὰ τὰ
πάθῃ διὰ τῆς χάριτος τοῦ Ἁγίου Πνεύματος. ῞Οτι δὲ ὁ Υἱὸς τοῦ
Θεοῦ ἀεὶ γεννᾶται κατὰ Πνεῦμα εἰς ἐκείνους ὁποῦ τὸν ἀγαποῦν
καὶ γίνεται βρέφος, αὐτὸς ἑαυτὸν διαπλάττων μὲ τὰς ἀρετάς, καὶ
συλλαμβάνει πνεῦμα σωτηρίας ὁ φοβούμενος τὸν Θεόν, βεβαιοῖ
καὶ ὁ θεοφόρος Μάξιμος ἐν κεφαλαίῳ ηʹ τῆς τρίτης ἑκατοντάδος
τῶν Θεολογικῶν 21 καὶ ὁ μέγας ̓Αθανάσιος ἐν ταῖς πρὸς ̓Αντίοχον
ἐρωτήσεσι 22. Καὶ πρὸ αὐτῶν βεβαιοῖ ὁ Προφήτης ῾Ησαΐας εἰπών·
«Διὰ τὸν φόβον σου, Κύριε, ἐν γαστρὶ ἐλάβομεν καὶ ὠδινήσαμεν
καὶ ἐτέκομεν· πνεῦμα σωτηρίας σου ἐποιήσαμεν...» λη.

31. Καὶ λοιπόν, ἀνίσως ὁ ἅγιος Συμεὼν ἐπέρασεν ὅλους τοὺς
βαθμοὺς τῶν σῳζομένων, ὡς ἀπεδείχθη ἕως τώρα τρέχοντας, συμ-
περαίνεται ὅτι αὐτὸς ἔφθασεν εἰς τὴν τοῖς ἀνθρώποις δυνατὴν
τελειότητα, καθὼς ἦτον ἡ πρότασίς μας. ᾿Εντεῦθεν ἠξιώθη κατὰ
τὸν νοῦν νὰ ἐλλαμφθῇ μὲ νοερὰν καὶ ὑπερφυσικὴν ἔλλαμψιν τοῦ
Ἁγίου Πνεύματος· ἐντεῦθεν ἠξιώθη νὰ λάβῃ ἐν τῇ καρδίᾳ τὸν
ἐνυπόστατον καλούμενον παρὰ τῶν θείων Πατέρων τῆς θείας χά-
ριτος φωτισμόν· ἐντεῦθεν ἠξιώθη ὄχι μόνον τοῦ διορατικοῦ χαρί-
σματος, ἀλλὰ καὶ τοῦ προορατικοῦ τῶν μελλόντων καὶ ἐσομένων
καὶ τοῦ νὰ ἐνεργῇ διάφορα θαύματα, καθὼς καὶ τὸ ἀναφέρει ὁ
βίος του 23. ᾿Εντεῦθεν ἠξιώθη νὰ ἀναβῇ εἰς θεωρίας θείας καὶ
ἀποκαλύψεις μυστικὰς καὶ νὰ ἁρπαγῇ καὶ αὐτός, ὡς ὁ Παῦλος, εἰς
ὄρη νοητὰ καὶ αἰώνια· οὐχὶ μὲ τὰ φανταστικὰ τῆς διανοίας πτερά,
ἀλλ᾿ ἐπ᾿ ἀληθείας νὰ ἁρπαγῇ μὲ δύναμιν ἀπόρρητον τοῦ Ἁγίου
Πνεύματος, ὡς λέγει ὁ μέγας τῆς Θεσσαλονίκης Γρηγόριος 24, καὶ
νὰ ἰδῇ (ὢ τοῦ θαύματος!) τὰ ἀθέατα θεάματα τοῦ μέλλοντος αἰῶ-
νος καὶ τὰς τάξεις τῶν ἀγγέλων καὶ τῶν ὑπερκοσμίων Δυνάμεων·
καὶ νὰ ἀκούσῃ ἄρρητα ῥήματα, χωρὶς νὰ ἠξεύρῃ, εἴτε ἐν σώματι
εἴτε ἐκτὸς τοῦ σώματος εὑρίσκεται.

www.tezaurliturgic.ro



– 18 –

32. ᾿Εντεῦθεν ἠξιώθη νὰ γίνῃ ἁπλοῦς, ἀνείδεος, ἄσχετος πάν-
των, ἁπαξαπλῶς ἀπολελυμένος οὐ μόνον τῶν αἰσθητῶν τε καὶ
νοητῶν κτισμάτων, ἀλλὰ καὶ αὐτῶν τῶν περὶ αὐτὰ πνευματικῶν
λόγων διὰ τῆς ὑπὲρ νοῦν ἑνώσεως κατὰ τὸν Ἀρεοπαγίτην Διονύ-
σιον25. ᾿Εντεῦθεν ἠξιώθη νὰ γίνῃ ἀπὸ ὅλα ἀκράτητος ἢ δυσκρά-
τητος, καθὼς εἶπεν ὁ Θεολόγος Γρηγόριος· «Δύο ταῦτα δυσκρά-
τητα, Θεὸς καὶ ἄγγελος, καὶ τὸ τρίτον φιλόσοφος· ἄυλος ἐν ὕλῃ·
ἐν σώματι ἀπερίγραπτος, ἐπὶ γῆς οὐράνιος· ἐν πάθεσιν ἀπαθής» 26.

33. Καὶ διὰ νὰ εἰπῶ μὲ συντομίαν, ἐντεῦθεν ὅλος μένων ἄνθρω-
πος κατά τε ψυχὴν καὶ σῶμα διὰ τὴν φύσιν, ὅλος θεὸς ἐγένετο
κατά τε ψυχὴν καὶ σῶμα διὰ τὴν ἀπειρόδωρον τῆς θεώσεως χάριν,
καθὼς εἶπεν ὁ θεοφόρος Μάξιμος27, τὸ ὁποῖον αὐτὸ μυστήριον
τῆς θεώσεως καὶ ἁρπαγῆς εἶναι πρᾶγμα, ὁποῦ δυσκόλως ἠμπορεῖ
νὰ νοηθῇ, δυσκόλως νὰ λαληθῇ καὶ δυσκόλως νὰ ἐπιτευχθῇ, ὡς
εἶπεν ὁ τῆς Θεσσαλονίκης Γρηγόριος· «τὸ δυστέκμαρτον καὶ δυ-
σεκλάλητον καὶ δυσεπίτευκτον χρῆμα» 28. Καὶ μόλις αὐτὸ τὸ μυ-
στήριον ἀξιώνεται νὰ φθάσῃ ἕνας μόνος ἀπὸ μίαν ὁλόκληρον
γενεάν, κατὰ τὸν ἅγιον ᾿Ισαὰκ εἰπόντα· «Πολλοὶ τῆς καθαρᾶς
προσευχῆς οὐδαμῶς ἠξιώθησαν, ἀλλ᾿ ὀλίγοι. Πρὸς δὲ τὸ μυστήρι-
ον ἐκεῖνο, καὶ μετ᾿ ἐκείνην, καίπερ ἂν ὁ φθάσας, μόλις εὑρίσκεται
γενεὰ καὶ γενεὰ τῇ χάριτι τοῦ Θεοῦ» 29.

34. Μεγάλον θαῦμα ἦτον τῇ ἀληθείᾳ, τὸ νὰ ἀποστείλῃ ὁ Θεὸς
ἕνα οὐράνιον καὶ ἀσώματον ἄγγελον ἀπὸ τὴν ἐσχάτην καὶ κατω-
τέραν τάξιν τῶν ὑπερκοσμίων Δυνάμεων, διὰ νὰ παραστέκεται
πάντοτε εἰς τὴν κλίνην τοῦ μεγάλου Παϊσίου, τοῦ ἠγαπημένου
φίλου τοῦ Θεοῦ, καὶ νὰ φυλάττῃ αὐτὴν ὠσὰν εἷς ἀρχιστράτηγος,
διὰ νὰ μὴν ἀποτολμήσῃ νὰ πλησιάσῃ εἰς αὐτὴν κανὲν πονηρὸν
καὶ ἀκάθαρτον πνεῦμα καὶ νὰ ἐνοχλήσῃ διὰ τῶν λογισμῶν εἰς
τοὺς ὕπνους τὸν Ἅγιον, καθὼς τοῦτο ἀναφέρει ὁ βίος του30.

35. Μεγαλύτερον πρᾶγμα ἐστάθη τὸ νὰ ἀποστείλῃ ὁ Θεὸς ὄχι
ἕνα ̓́Αγγελον καὶ ̓Αρχάγγελον ἀπὸ τὴν τελευταίαν καὶ περικόσμι-
ον διακόσμησιν τῶν ἀΰλων οὐσιῶν· ὄχι μίαν Κυριότητα καὶ Δύνα-
μιν καὶ ᾿Εξουσίαν ἀπὸ τὴν μέσην τάξιν τῶν Ἀγγέλων, ἀλλ᾿ ἓν
Χερουβεὶμ ἀπὸ τὴν περὶ Θεὸν πρώτην καὶ ἄμεσον διακόσμησιν
τῶν οὐρανίων νόων· τὸ νὰ ἀποστείλῃ, λέγω, ὁ Θεὸς ἓν Χερουβεὶμ
εἰς τὸν μέγαν Μακάριον τὸν Αἰγύπτιον, διὰ νὰ παραστέκεται εἰς

www.tezaurliturgic.ro



– 19 –

αὐτὸν πάντοτε, νὰ τὸν φωτίζῃ, νὰ τὸν συ-
νετίζῃ τὰ πρακτέα καὶ νὰ τοῦ χαρίζῃ πλῆ-
θος γνώσεως καὶ σοφίας (Χερουβεὶμ γὰρ
ἑβραϊστί, πλῆθος γνώσεως ἑρμηνεύεται κα-
τὰ τὸν Ἀρεοπαγίτην Διονύσιον 31). Τὸ ὁ-
ποῖον Χερουβείμ, ἀφ᾿ οὗ ὁ Ἅγιος ἐτελεύτη-
σεν, ἐφαίνετο προπορευόμενον ἔμπροσθεν
τῆς ἁγίας αὑτοῦ ψυχῆς καὶ ὡδήγει αὐτὴν
μετὰ φωτὸς καὶ δόξης εἰς τὰ οὐράνια, κα-
θὼς μαρτυρεῖ ὁ βίος του 32.

36. Μεγαλώτατον ὅμως καὶ ἀπὸ τὰ δύο
αὐτὰ εἶναι τὸ θαῦμα, ὁποῦ ἐφαίνετο εἰς τὸν
παρ᾿ ἡμῶν ἐπαινούμενον ἅγιον Συμεών. Δι-
ατὶ εἰς αὐτὸν δὲν ἔστειλεν ὁ Θεὸς Ἀγγέ-
λους καὶ Χερουβεὶμ διὰ νὰ τὸν φυλάττω-
σιν, οἵτινες εἶναι «πνεύματα λειτουργικὰ εἰς
διακονίαν ἀποστελλόμενα διὰ τοὺς μέλλον-
τας κληρονομεῖν σωτηρίαν», ὡς λέγει ὁ
μακάριος Παῦλος λθ, ἀλλ᾿ αὐτὸ ἀμέσως τὸ
ἴδιον ζωαρχικὸν καὶ πανάγιον Πνεῦμα· ὁ
φύσει Θεὸς καὶ Δεσπότης ὅλων ὁμοῦ τῶν
Ἀγγέλων καὶ τῶν ἀνθρώπων ἔσκεπεν αὐ-
τὸν καὶ ἐφύλαττε διὰ τῆς φωτοφόρου Χά-
ριτός Του καὶ πάντοτε μέν, ἐξαιρέτως δὲ
καὶ μάλιστα ὅταν ὁ Ἅγιος εὑρισκόμενος ὡς
ἱερεὺς μέσα εἰς τὸ ἄδυτον βῆμα ἐλειτούργει
Θεῷ τὴν μυστικὴν καὶ ἀναίμακτον ἱερουρ-

γίαν· ἡ γὰρ φωτεινὴ νεφέλη ἐκείνη, ὁποῦ τότε τὸν ἐσκέπαζε καὶ
ὅλον αὐτὸν ἀπὸ κάθε μέρος περιελάμβανε, καθὼς ἀναφέρει ὁ βίος
του 33, ἡ παντοδύναμος καὶ φωτοπάροχος χάρις τοῦ παναγίου καὶ
ζωοποιοῦ Πνεύματος ἦτον. ῞Οθεν καὶ ἀπὸ αὐτὴν τοσοῦτον ὁ Ἅγι-
ος ἐλαμπρύνετο καὶ ψυχῇ καὶ σώματι, καὶ νοῒ καὶ καρδίᾳ, ὥστε
ὁποῦ τὸ θεῖον καὶ ἱερόν του πρόσωπον ἠκτινοβόλει καὶ ἤστρα-
πτεν, ὡσὰν ἄλλος δεύτερος ἢλιος. Διὸ κανεὶς δὲν ἠδύνατο νὰ
βλέπῃ αὐτὸ ἀκλινῶς, καθὼς δὲν δύναται νὰ βλέπῃ οὔτε τὸν ἢλιον.
῏Ω δόξαι! ῏Ω μεγαλεῖα! ῏Ω ὑπερφυῆ καὶ οὐράνια χαρίσματα τοῦ
ἱεροῦ Συμεῶνος, τὰ ὁποῖα βυθίζουσι κάθε νοῦν καὶ κάμνουσιν

῞Οσιος Νικόδημος

ὁ ῾Αγιορείτης

www.tezaurliturgic.ro



– 20 –

ἄλαλον κάθε γλῶσσαν!

37. ῾Ημεῖς δέ, ἀδελφοί, οἱ τοῦ πονηροῦ αἰῶνος χριστιανοὶ καὶ
μοναχοί, ἢ μᾶλλον εἰπεῖν ἡμεῖς τὰ ἐκτρώματα τῶν χριστιανῶν καὶ
μοναχῶν, τί νὰ κάμωμεν; ῍Η τί νὰ μεταχειρισθῶμεν διὰ νὰ εὐαρε-
στήσωμεν τῷ Θεῷ καὶ νὰ σωθῶμεν; Ἂς μιμούμεθα τὸ παράδειγμα
τῆς θεαρέστου ζωῆς καὶ πολιτείας τοῦ ὁσίου καὶ θεοφόρου πατρὸς
ἡμῶν Συμεών. Διὰ τοῦτο γὰρ καὶ ἐσυνάχθημεν σήμερον νὰ ἑορτά-
σωμεν τὴν σεβασμίαν του μνήμην, ὄχι τόσον διὰ νὰ τιμήσωμεν
αὐτόν, διατὶ εἰς αὐτὸν ἀρκεῖ ἡ ὑπερκόσμιος τιμὴ καὶ δόξα ὁποῦ
ἀπολαμβάνει εἰς τὰ οὐράνια, καὶ προσθήκην τιμῆς καὶ δόξης
περισσοτέρας ἀπὸ ἡμᾶς δὲν χρειάζεται· ἀλλ᾿ ἑορτάζομεν τὴν μνήμην
τοῦ ἱεροῦ Συμεῶνος διὰ νὰ ὠφεληθῶμεν ἡμεῖς μὲ τὴν μίμησιν τοῦ
κατὰ Θεὸν αὐτοῦ βίου· οὕτω γὰρ μᾶς παραγγέλλει ὁ μέγας Βασί-
λειος· «Ἀρκεῖ τοίνυν ἡ μνήμη πρὸς ὠφέλειαν διηνεκῆ. Οὐ γὰρ δὴ
ἐκείνοις χρεία προσθήκης εἰς εὐδοκίμησιν, ἀλλ᾿ ἡμῖν τοῖς ἐν τῷ
βίῳ ἀναγκαία ἡ μνήμη διὰ τὴν μίμησιν. ῞Ωσπερ γὰρ τῷ πυρὶ
αὐτομάτως ἕπεται τὸ φωτίζειν καὶ τῷ μύρῳ τὸ εὐωδεῖν· οὕτω καὶ
ταῖς ἀγαθαῖς πράξεσιν ἀναγκαίως ἀκολουθεῖ τὸ ὠφέλιμον» 34.

38. Εἶχεν ὁ θεῖος Συμεὼν τὸν τοῦ Θεοῦ φόβον εἰς τὴν ψυχήν
του καὶ τὴν τοῦ θανάτου μνήμην καὶ τῆς κρίσεως καὶ κολάσεως;
Καὶ ἡμεῖς παρομοίως ἂς ἐμφυτεύσωμεν τὸν θεῖον φόβον εἰς τὰς
καρδίας μας καὶ ἂς ἐνθυμούμεθα πάντοτε τὸν θάνατον, τὴν κρίσιν
καὶ τὴν αἰώνιον κόλασιν· ἵνα διὰ μὲν τοῦ φόβου καρφώνωνται αἱ
σάρκες ἡμῶν καὶ δὲν σκιρτῶσιν ἀπὸ τὰ ἄλογα πάθη, ὡς εἶπεν ὁ
θεῖος Δαυὶδ—«καθήλωσον ἐκ τοῦ φόβου σου τὰς σάρκας μου» μ—,
διὰ δὲ τῆς ἐνθυμήσεως τῶν ἐσχάτων μας ἐμποδιζώμεθα ἀπὸ τὴν
ἁμαρτίαν· «Μιμνήσκου γάρ, φησὶν ὁ Σειράχ, τὰ ἔσχατά σου, καὶ
εἰς τὸν αἰῶνα οὐχ᾿ ἁμαρτήσεις» μα.

39. ᾿Εφύλαττεν ὁ ἅγιος Συμεὼν τὰς Δεσποτικὰς ἐντολὰς διὰ
τὸν μισθὸν τῆς οὐρανῶν βασιλείας; Καὶ ἡμεῖς παρομοίως διὰ τὸν
αὐτὸν μισθὸν ἂς φυλάττωμεν τὰς ἐντολὰς τοῦ Κυρίου καὶ ἂς
ἐργαζώμεθα εἰς τὸν νοητὸν ἀμπελῶνα τῶν Δεσποτικῶν προστα-
γμάτων· ἐργαζόμενοι δέ, ἂς μὴ μικροψυχήσωμεν πρὸ τῆς ὥρας
καὶ τοῦ καιροῦ· ἀλλ᾿ ἂς ὑπομένωμεν τὸ βάρος ὅλης τῆς ἡμέρας
καὶ τὸν καύσωνα ἕως ἑσπέρας, ἤτοι ἕως τέλους τῆς ζωῆς μας· καὶ
τότε θέλει μᾶς δώσει ὁ οἰκοδεσπότης τέλειον τὸν μισθὸν τοῦ

www.tezaurliturgic.ro



– 21 –

κόπου μας. «Περίμενε, ὦ ἀσκητά, μᾶς συμβουλεύει ὁ μέγας Βασί-
λειος, τὸν καλῶς ὑψοῦντα καὶ μηδαμῶς μικροψύχει πρὸς τὰ πα-
ρόντα. Ἀθλητὴς γὰρ εἶ καὶ ἐργάτης τοῦ Χριστοῦ, ὅλην τὴν ἡμέ-
ραν ἀθλῆσαι συνθέμενος, καὶ ὅλης τῆς ἡμέρας ὑπομεῖναι τὸν
καύσωνα. Τί, μηδέπω πληρώσας τῆς ἡμέρας τὸ μέτρον, μεταδιώ-
κεις τὴν ἄνεσιν; ἔκδεξαι τὴν ἑσπέραν, τὸ πέρας τῆς ἐνταῦθα ζωῆς,
ἵνα ἐλθὼν ὁ οἰκοδεσπότης τοὺς μισθούς σοι ἀπαριθμήσηται· ῾῾ ὀ-
ψίας γὰρ γενομένης, εἶπεν ὁ Κύριος τοῦ ἀμπελῶνος τῷ ἐπιτρόπῳ
αὐτοῦ· κάλεσον τοὺς ἐργάτας, καὶ ἀπόδος αὐτοῖς τὸν μισθόν᾿᾿ μβ·
οὐ μεσούσης ἡμέρας, οὐδὲ ἐν ἀρχῇ τῆς μισθώσεως. Περίμεινον
οὖν τὸ πέρας τοῦ βίου καὶ τότε κομίζει τοὺς μισθοὺς ἐπαξίως» 35.

40. ̓ Εφύλαξεν ὁ ἅγιος Συμεὼν τὰς ἐντολὰς διὰ τὴν ἀγάπην τοῦ
τὰς ἐντολὰς ἐντειλαμένου Θεοῦ; Καὶ ἡμεῖς τὸ αὐτὸ ποιήσωμεν. α)
Διατὶ ἔχομεν χρέος νὰ ἀγαπῶμεν τὸν Θεόν, ἐπειδὴ αὐτὸς πρῶτος
ἠγάπησεν ἡμᾶς κατὰ τὸν ἠγαπημένον μαθητήν· «῾Ημεῖς ἀγαπῶμεν
αὐτόν, ὅτι αὐτὸς πρῶτος ἠγάπησεν ἡμᾶς» μγ. β) Διατὶ ὁ Θεὸς καθ᾿
ἑαυτὸν εἶναι ἄξιος καὶ ὑπεράξιος πάσης ἀγάπης καί, διὰ μόνην
τὴν εἰς Αὐτὸν ἀγάπην καὶ ὄχι διὰ κανένα μισθὸν καὶ ἄλλο τέλος,
πρέπει νὰ φυλάττωμεν τὰς ἐντολάς του. ̔́ Οθεν ἀπὸ τοιαύτην ἀγά-
πην παρακινούμενος ὁ Δαυὶδ νὰ φυλάττῃ τὰς θείας ἐντολὰς ἔλε-
γε· «Καὶ ἐμελέτων ἐν ταῖς ἐντολαῖς σου, ἃς ἠγάπησα σφόδρα· καὶ
ᾖρα τὰς χεῖράς μου πρὸς τὰς ἐντολάς σου ἃς ἠγάπησα» μδ. ᾿Εὰν
δὲ ἡμεῖς ἀγαπῶμεν τὸν Θεὸν μὲ τοῦτον τὸν τρόπον, ἐπειδὴ ἡ
ἀγάπη εἶναι μία ἀντιδιδομένη διάθεσις, βέβαια ἔχει ἀμοιβαίως νὰ
ἀγαπήσῃ καὶ ἡμᾶς ὁ Θεός, καθὼς γέγραπται περὶ τῆς Σοφίας·
«᾿Εγὼ τοὺς ἐμὲ φιλοῦντας ἀγαπῶ» με.

41. ῎Εγινεν ὁ Συμεὼν υἱὸς Θεοῦ κατὰ χάριν; Ἂς σπουδάσωμεν
νὰ γίνωμεν τοιοῦτοι καὶ ἡμεῖς· α) διατὶ ὁ μονογενὴς Υἱὸς τοῦ
Θεοῦ διὰ τοῦτο ἔγινεν υἱὸς ἀνθρώπου, διὰ νὰ γίνουν οἱ υἱοὶ τῶν
ἀνθρώπων υἱοὶ τοῦ Θεοῦ, δίδων εἰς ὅσους ἐπίστευσαν αὐτῷ δύνα-
μιν πνευματικὴν διὰ νὰ ἀποκτήσουν τὴν θείαν υἱοθεσίαν, καθὼς
εἶναι γεγραμμένον· «῞Οσοι δὲ ἔλαβον αὐτόν, ἔδωκεν αὐτοῖς ἐξου-
σίαν τέκνα Θεοῦ γενέσθαι» μϛ· καὶ β) διατὶ κάθε γέννησις, φυσι-
κῷ τῷ τρόπῳ, κάμνει νὰ ὁμοιάζῃ πάντοτε τὸ γεννῶν μὲ τὸ γεν-
νώμενον. ᾿Επειδὴ δὲ ἡμεῖς οἱ Χριστιανοὶ ἐγεννήθημεν ἐκ τοῦ Ἁγί-
ου Πνεύματος, τὸ ὁποῖον εἶναι Θεὸς κατὰ φύσιν, διὰ μέσου τοῦ

www.tezaurliturgic.ro



– 22 –

ἁγίου Βαπτίσματος, διὰ τοῦτο χρεωστοῦμεν νὰ εἴμεθα καὶ ὅμοιοι
μὲ τὸ γεννῆσαν ἡμᾶς ̔́Αγιον Πνεῦμα· ταὐτὸν εἰπεῖν μὲ τὸν γεννή-
σαντα ἡμᾶς Θεὸν καὶ ἀκολούθως νὰ εἴμεθα καὶ ἡμεῖς πνευματικοὶ
καὶ θεοὶ καὶ υἱοὶ Θεοῦ κατὰ χάριν, καθὼς εἶπεν ὁ Κύριος· «Τὸ
γεγεννημένον ἐκ τῆς σαρκὸς σάρξ ἐστι, καὶ τὸ γεγεννημένον ἐκ
τοῦ Πνεύματος, πνεῦμά ἐστι» μζ.

42. ῎Εγινεν ὁ ἱερὸς Συμεὼν ἀδελφὸς καὶ μήτηρ Χριστοῦ, ὡς
ἀπεδείξαμεν; Καὶ ἡμεῖς ἂς ἐπιμεληθῶμεν τοιοῦτοι νὰ γίνωμεν·
διότι δὲν εἶναι τοῦτο κανένα ἀδύνατον, ἀλλὰ ἔγινε καὶ γίνεται καὶ
θέλει γίνει καὶ εἰς ἡμᾶς, ἐὰν φυλάττωμεν τὰς ἐντολὰς τοῦ Χρι-
στοῦ, καθὼς μᾶς διδάσκει καὶ καθὼς μὲ τὴν πεῖραν τὸ ἔπαθεν ὁ
μέγας Συμεών. Καὶ διὰ νὰ εἰπῶ μὲ συντομίαν, καθὼς ὁ μέγας
Συμεὼν κατεπάτησεν ὅλα τὰ γήϊνα πράγματα καὶ ἔγινεν ὑπεράνω
αὐτῶν διὰ τῆς ἰσαγγέλου καὶ ὑπερανθρώπου πολιτείας του, καὶ
οὕτως ἠξιώθη νὰ λάβῃ τὴν χάριν τοῦ Ἁγίου Πνεύματος ἐνεργητι-
κῶς εἰς τὴν καρδίαν του, τοιουτοτρόπως καὶ ἡμεῖς, ἐὰν καταπατή-
σωμεν τὰ γήϊνα καὶ γίνωμεν ἀνώτεροι τούτων, τότε δυνάμεθα νὰ
λάβωμεν τὸ Πνεῦμα τὸ Ἅγιον, καθὼς τὸ ἀποφασίζει ὁ οὐρανο-
φάντωρ Βασίλειος· ἑρμηνεύων γὰρ οὗτος τὸ ῥητὸν ἐκεῖνο τοῦ
῾Ησαΐου τὸ λέγον «ὁ στερεώσας τὴν γῆν καὶ τὰ ἐν αὐτῇ καὶ
διδοὺς πνοὴν τῷ λαῷ τῷ ἐπ᾿ αὐτῆς καὶ Πνεῦμα τοῖς πατοῦσιν
αὐτήν» μη, τοῦτο, λέγω, ἑρμηνεύων λέγει· «Οἱ γὰρ καταπατοῦντες
τὰ γήϊνα καὶ ὑπεράνω αὐτῶν γενόμενοι, ἄξιοι τῆς δωρεᾶς τοῦ
Ἁγίου Πνεύματος μεμαρτύρηνται» 36. ῞Ολη γὰρ ἡ ἀφορμὴ διὰ τὴν
ὁποίαν τὴν σήμερον ἡμεῖς οἱ Χριστιανοὶ καὶ Μοναχοὶ δὲν ἀξιω-
νόμεθα τῶν χαρισμάτων τοῦ Ἁγίου Πνεύματος εἶναι, διατὶ ἔχομεν
προσπάθειαν καὶ ἀγάπην εἰς τὰ φθαρτὰ καὶ πρόσκαιρα πράγματα
τοῦ παρόντος κόσμου καὶ διατὶ θαυμάζομεν αὐτὰ καὶ δὲν τὰ κατα-
φρονοῦμεν, καθὼς εἶναι τὸ πρέπον.

43. ῞Οθεν καθὼς εἷς φρόνιμος πατὴρ ἐν ὅσῳ βλέπει τὰ παιδία
του, πῶς θαυμάζουσι τὰ παραμικρὰ καὶ εὐτελῆ πράγματα ὡσὰν τὰ
κολλούρια, ψηφῖδας, παίγνια καὶ τὰ ὅμοια, δὲν ἐμπιστεύεται νὰ
δώσῃ εἰς αὐτὰ τὸν πλοῦτόν του, διατί, μὴ ἠξεύροντα τί ἀξίζει,
καταφρονοῦσιν αὐτὸν καὶ τὸν χάνουσιν· ἀλλὰ τότε τὸν δίδει,
ὅταν ἰδῇ αὐτὰ πῶς ἀπέκτησαν νοῦν ἀνδρικὸν καὶ καταφρονοῦσι
τὰ παιδικὰ πράγματα· τοιουτοτρόπως καὶ ὁ Θεὸς δὲν ἐμπιστεύεται

www.tezaurliturgic.ro



– 23 –

νὰ δώσῃ εἰς ἡμᾶς τὸν πλοῦτον τῶν χαρισμάτων του, διατὶ βλέπει
ἡμᾶς πῶς, ὡσὰν τὰ ἄγνωστα παιδάρια, θαυμάζομεν τὰ προσωρινὰ
καὶ μάταια ταῦτα καὶ δὲν ἀγαπῶμεν ἐκεῖνα τὰ πνευματικὰ καὶ
οὐράνια, ὡσὰν ἄνδρες τέλειοι. Διατὶ ἂν μᾶς τὸν δώσῃ καταφρο-
νοῦμεν αὐτὸν καὶ εὐκόλως τὸν χάνομεν καὶ ἐντεῦθεν κολαζόμεθα
περισσότερον. ῎Ετζι τὸ ἀποφασίζει ἡ εὔλαλος καὶ ᾠδικὴ γλῶσσα
τοῦ Χρυσοστόμου· «῾Ο τὰ παρόντα θαυμάζων, οὐκ ἂν ἀξιωθείη τῆς
τῶν μελλόντων θεωρίας ποτέ· ὁ δὲ τούτων ὑπερορῶν καὶ οὐδὲν
ἄμεινον σκιᾶς καὶ ὀνείρατος αὐτὰ διακεῖσθαι νομίζων, ταχέως ἐπι-
τεύξεται τῶν μεγάλων ἐκείνων καὶ πνευματικῶν. ᾿Επεὶ καὶ ἡμεῖς
τότε τὸν πλοῦτον τὸν ἀνδράσι προσήκοντα, τοῖς παισὶν ἐπιδεί-
κνυμεν τοῖς ἡμετέροις, ὅταν ἄνδρας αὐτοὺς γενομένους ἴδωμεν,
καὶ τῶν παιδικῶν ὑπερορῶντας ἁπάντων· ἕως δ᾿ ἂν ἐκεῖνα θαυμά-
ζωσιν, ἀναξίους τούτων εἶναι νομίζομεν» 37.

44. ᾿Επάνω δὲ εἰς ὅλα ἂς ἀναγινώσκωμεν συνεχῶς τὴν ψυχω-
φελεστάτην καὶ γαλακτομελίρρυτον βίβλον τοῦ Θεολόγου Συμε-
ών, τὸ πρυτανεῖον τῶν ἀρετῶν, τὸ ἰατρεῖον τῶν παθῶν, τὴν ἀνά-
κλησιν τῆς θείας χάριτος, τὴν σάλπιγγα τῆς θεώσεως, τὴν ὁδηγί-
αν τῆς τελειότητος, τῆς Θεολογίας τὸ ὕψος, τῆς οἰκονομίας τὸ
βάθος, τῆς δημιουργίας τὸ πλάτος, τῆς προνοίας τὸ μῆκος, τῆς
νηπτικῆς φιλοσοφίας τὸ κειμήλιον, τῆς νοερᾶς προσευχῆς τὸ
διδασκαλεῖον, τῶν μυστικῶν δογμάτων τὸ θησαυροφυλάκιον. Δια-
τὶ μέσα εἰς τὴν βίβλον ταύτην, ὡσὰν μέσα εἰς καθαρὸν καθρέπτην,
βλέπομεν τὴν ἀσχημίαν τῆς ψυχῆς μας, τὰ πάθη τῆς καρδίας μας,
τὰς κακάς μας κλίσεις, τὰ ἐλαττώματά μας. Καὶ ἡμεῖς ὁποῦ πρό-
τερον ἐνομίζαμεν πῶς εἴμεθα κάποιόν τι ἐκ τῆς ἀγνωσίας καὶ
οἰήσεώς μας, ἀπὸ τὴν βίβλον ταύτην ἐμάθομεν πῶς εἴμεθα τὸ
οὐδέν. ῾Ημεῖς ὁποῦ καυχώμεθα εἰς μόνας τὰς ἀρετὰς τὰς ἐξωτερι-
κὰς καὶ σωματικάς, ἢ μᾶλλον εἰπεῖν εἰς τὰ ἐργαλεῖα καὶ ὄργανα
τῶν ἀρετῶν, ἀπὸ τὴν βίβλον ταύτην μανθάνομεν, πῶς εἴμεθα ἔξω-
θεν ἀπαθεῖς καὶ ἔσωθεν ἐμπαθεῖς, ἔξωθεν μοναχοὶ καὶ ἔσωθεν
κοσμικοί, ἔξωθεν χριστιανοὶ καὶ ἔσωθεν ἀντιχριστιανοί, ἔξωθεν
πνευματικοὶ καὶ ἔσωθεν σαρκικοί. Διατὶ δὲν ἔχομεν τὰς ἀληθινὰς
ἀρετάς, ὁποῖαι εἶναι αἱ ψυχικαὶ καὶ αἱ πνευματικαί. Καὶ συντόμως
εἰπεῖν, διὰ τῆς βίβλου τοῦ ἁγίου Συμεὼν ἡμεῖς, ὁποῦ πρότερον
ἐφανταζόμεθα, ὅτι ἐφθάσαμεν εἰς τὴν τελειότητα, μανθάνομεν πῶς
δὲν ἐγγίσαμεν ἀκόμη οὐδὲ εἰς τὴν ἀρχὴν τῆς τελειότητος· καὶ

www.tezaurliturgic.ro



– 24 –

ἐντεῦθεν μεμφόμεθα τὸν ἑαυτόν μας καὶ ταπεινούμεθα, καὶ διὰ
τῆς ταπεινώσεως ταύτης ἴσως κάμει ὁ Θεὸς εἰς ἡμᾶς ἔλεος.

45. Ἀλλ᾿ ὦ θεοφόρε καὶ χριστοφόρε καὶ πνευματοφόρε πάτερ
Συμεών, νέε Θεολόγε, τῶν ὁσίων τὸ καύχημα, τῶν ἱερέων τὸ
σεμνολόγημα, τῶν Θεολόγων τὸ ἢδυσμα, τῆς πρακτικῆς μεθόδου
τῆς νοερᾶς προσευχῆς ὁ πρῶτος διδάσκαλος, ὁ δοξάσας τὸν Θε-
ὸν καὶ δοξασθεὶς παρὰ Θεοῦ ἐν τῇ ζωῇ σου—καὶ πολλῷ μᾶλλον
δοξάσας Αὐτὸν καὶ δοξασθεὶς παρ᾿ Αὐτοῦ μετὰ θάνατον—, ὁ ἐπί-
γειος ἄγγελος καὶ οὐράνιος ἄνθρωπος, ἡ πνευματικὴ χαρὰ καὶ
ψυχικὴ ἀγαλλίασις ἡμῶν τῶν ταπεινῶν σου δούλων καὶ ἀναξίων
υἱῶν, τῶν μετ᾿ εὐλαβείας καὶ πόθου ἑορταζόντων τὴν ἱερὰν καὶ
φωτοφόρων μνήμην σου, πρόσδεξαι τὸ παρὸν ἐφύμνιον, ὁποῦ σοὶ
προσφέρομεν ὡς δῶρον εὐτελὲς καὶ μικρότατον ἀντὶ τῶν μεγάλων
χαρίτων, ὁποῦ παρὰ σοῦ καὶ τῆς σῆς ἱερολόγου βίβλου ἁπαξά-
παντες ἀπηλαύσαμεν, καὶ μὴ τοῦτο κρίνῃς τῆς σῆς μεγαλοπρεπεί-
ας ἀνάξιον· διατὶ ἀξίως νὰ ἐπαινέσωμεν ἐσένα τὸν τοιοῦτον καὶ
τηλικοῦτον Θεολόγον, πάντῃ ἀδυνατοῦμεν. Καὶ εἰς μὲν τὴν πα-
ροῦσαν ζωὴν φύλαττε ἡμᾶς διὰ τῶν πρεσβειῶν σου ἀπὸ πάσης
βλάβης ψυχικῆς καὶ σωματικῆς τῶν ὁρατῶν καὶ ἀοράτων ἐχθρῶν,
δυσωπῶν ἀπαύστως τὸν ἐν Τριάδι Θεόν, διὰ νὰ ἀξιώσῃ καὶ ἡμᾶς
τοὺς ταπεινοὺς νὰ αἰσθανθῶμεν μυστικῶς μέσα εἰς τὴν καρδίαν
μας τὰς νοερὰς ἐνεργείας καὶ σκιρτήματα καὶ μακάρια πάθη τῆς
θείας χάριτος τοῦ ̔Αγίου Πνεύματος, τὴν ὁποίαν—φεῦ—ἀπωλέσαμεν
διὰ τὴν ἀμέλειαν καὶ τὰ πάθη μας! Εἰς δὲ τὴν μέλλουσαν λύτρω-
σαι ἡμᾶς διὰ τῶν δραστικῶν σου μεσιτειῶν τῆς φοβερᾶς καταδί-
κης καὶ αἰωνίου κολάσεως καὶ ἀξίωσον ἡμᾶς τῆς ἀϊδίου μακαρι-
ότητος ἐν Χριστῷ ᾿Ιησοῦ τῷ Κυρίῳ ἡμῶν· ᾧ πρέπει πᾶσα δόξα,
τιμὴ καὶ προσκύνησις, σὺν τῷ ἀνάρχῳ αὐτοῦ Πατρί, καὶ τῷ πανα-
γίῳ καὶ ζωοποιῷ αὐτοῦ Πνεύματι, νῦν, καὶ ἀεί, καὶ εἰς τοὺς αἰῶ-
νας τῶν αἰώνων· Ἀμήν.

�

(*) Διακόνου Συμεὼν Π. Κούτσα (ἐπιμέλ.), ̓Ακολουθία καὶ ̓ Εγκώμιον τοῦ ̔ Οσίου Πατρὸς
ἡμῶν Συμεὼν τοῦ Νέου Θεολόγου, [Τοῦ ἐν Ἁγίοις Πατρὸς ἡμῶν] Νικοδήμου
Μοναχοῦ τοῦ Ἁγιορείτου, Λόγος ᾿Εγκωμιαστικὸς εἰς τὸν ἐν Ἁγίοις ῞Οσιον καὶ
Θεοφόρον Πατέρα ἡμῶν Συμεὼν τὸν Νέον Θεολόγον, ῎Εκδοσις Μοναστικοῦ Οἴκου
Πατερικῆς Διακονίας «῾Η Ἁγία Τριάς» ῞Υδρας, ἐν Ἀθήναις 1975, σελ. 81-114.

1. Νικήτα τοῦ Στηθάτου, Βίος καὶ Πολιτεία τοῦ ἐν ἁγίοις Πατρὸς ἡμῶν Συμεών,

www.tezaurliturgic.ro



– 25 –

πρεσβυτέρου καὶ ἡγουμένου Μονῆς τοῦ ἁγίου Μάμαντος τῆς Ξηροκέρκου, ὑπὸ Π.
Irénée Hausherr S. I., ἐν Orientalia Christiana XII, 45 (1928), 11. (Εἰς τὸ ἑξῆς αἱ
παραπομπαὶ εἰς τὸν βίον τοῦ Ἁγίου θὰ ἀναφέρωνται εἰς τὴν ὡς ἄνω ἔκδοσιν).

2. Τοῦ ὁσίου Πατρὸς ἡμῶν Ἰσαὰκ τοῦ Σύρου, Τὰ εὑρεθέντα ἀσκητικά..., ὑπὸ ῾Ιερο-
μονάχου ᾿Ιωακεὶμ Σπετσιέρη, Ἀθῆναι 1895, ἔκδοσις Βʹ, Λόγος Αʹ «Περὶ ἀποταγῆς
καὶ μοναχικῆς πολιτείας», σελ. 1.

3. Γρηγορίου τοῦ Θεολόγου, Λόγος εἰς τὰ ἅγια Φῶτα, ηʹ, Migne P.G. 36, 344 Α.
4. Λόγος Αʹ, σελ. 2-3.
5. Βίος 2, 10-20.
6. Πρβλ. Βίον 3, 1-17.
7. Περὶ θείων ὀνομάτων δʹ XIII, Migne P.G. 3, 712 Α.
8. Λόγος ΚΔʹ, σελ. 104.
9. Πρβλ. Κατήχησιν Αʹ Περὶ ἀγάπης, S.C. 96, 228-234.
10. Τῶν θείων ὕμνων οἱ ἔρωτες, στʹ «τετράστιχα τὸν πρὸς Θεὸν αὐτοῦ ἐντεῦθεν

δεικνύοντα ἔρωτα», S.C. 156, 204.
11. Μιχαὴλ Ψελλοῦ, Εἰς Ἆσμα τῶν ᾀσμάτων, Migne P.G. 122, 600D.
12. Αὐτόθι.
13. Βίος, 5, 70.
14. Δοξαστικὸν τῶν ἑσπερίων τῆς ἀκολουθίας τοῦ Ἁγίου, ΚΣΤʹ Σεπτεμβρίου.
15. Λόγος Λʹ, «Περὶ ἀγάπης, ἐλπίδος καὶ πίστεως», ιβʹ καὶ ιδʹ, Migne P.G. 88, 1157 C.
16. «...πάντων ἐκράτει μετὰ τοὺς θεολόγους, ὡς οἶσθα, τῶν ἄλλων, ἱερομυστῶν,

ὅλος ἐκδημῶν, ὅλος ἐξιστάμενος ἑαυτοῦ, καὶ τὴν πρὸς τὰ ὑμνούμενα κοινωνίαν
πάσχων, καὶ πρὸ πάντων ὧν ἠκούετο καὶ ἑωρᾶτο, καὶ ἐγινώσκετο, θεόληπτος
εἶναι, θεῖος ὑμνολόγος κρινόμενος».
Περὶ θείων ὀνομάτων γʹ 11, Migne P.G. 3, 681D-684A.

17. Κεφάλαια γνωστικὰ ξζʹ, ἐν «Φιλοκαλία τῶν ἱερῶν Νηπτικῶν κ.λ.π.», Ἀθῆναι
1957

3
, τόμ. Αʹ, σελ. 255.

18. Λόγος Λʹ, «Περὶ ἀγάπης, ἐλπίδος καὶ πίστεως», ιεʹ, Migne P.G. 88, 1157C.
19. Βλ. τόμον Ἁπάντων, ἔκδοσις Βασ. Ρηγοπούλου, Θεσσαλονίκη 1969, σελ. 364-369.

῾Ο λόγος οὗτος «Μέθοδος ἱερᾶς προσευχῆς καὶ προσοχῆς» ἐξεδόθη πρωτοτύ-
πως ὑπὸ τοῦ Irénée Hausherr S.I. ἐν Orientalia Christiana IX, 2 (1927), 36, σελ.
150-172, θεωρεῖται δὲ ὑπὸ τῶν νεωτέρων ἐρευνητῶν οὐχὶ ὡς ἔργον τοῦ ἁγίου
Συμεών, ἀλλ᾿ ἑτέρου ἀγνώστου ἀνδρὸς τοῦ 13ου αἰῶνος.

20. Βλ. τόμον Ἁπάντων σελ. 300. Παραθέτομεν κατωτέρω τὸ ἀπόσπασμα εἰς τὸ
πρωτότυπον ἐκ τῆς ἐκδόσεως τοῦ J. Darrouzès, A.A. (Sources Chrétiennes 129,
320-324 Paris 1967), ἔνθα τυγχάνει κατακεχωρισμένος ὡς Ιʹ ἠθικὸς λόγος.

«Μακάριος ὁ τὸ φῶς τοῦ κόσμου ἐν ἑαυτῷ μορφωθὲν θεασάμενος,
ὅτι αὐτὸς ὡς ἔμβρυον ἔχων τὸν Χριστόν, μήτηρ αὐτοῦ λογισθήσεται,
καθὼς αὐτὸς ἐκεῖνος ὁ ἀψευδὴς ἐπηγγείλατο· ῾῾Μήτηρ μου᾿᾿ λέγων ῾῾ καὶ
ἀδελφοὶ καὶ φίλοι οὗτοί εἰσι᾿᾿. Ποῖοι; ῾῾ Οἱ ἀκούοντες τὸν λόγον τοῦ Θεοῦ
καὶ ποιοῦντες αὐτόν᾿᾿. ̔́ Ωστε οἱ μὴ τηροῦντες τὰς ἐντολάς, ἑαυτοὺς τῆς
τοιαύτης χάριτος ἑκουσίως ἀποστεροῦσιν, ἐπεὶ δυνατὸν τὸ πρᾶγμα καὶ
ἦν καὶ ἔστι καὶ ἔσεται καὶ ἐγένετο καὶ γίνεται καὶ εἰς πάντας τοὺς τὰ
προστάγματα αὐτοῦ ἐκπληροῦντας γενήσεται.

῞Ινα δὲ μὴ καταλιπόντες τοῦτο ἀμάρτυρον, ἀφ᾿ ἑαυτῶν τι λέγειν καὶ
τὰ ὄντα ἀδύνατα ὡς δυνατὰ δογματίζειν ὑποπτευθῶμεν, αὐτὸν καὶ αὖ-

www.tezaurliturgic.ro



– 26 –

θις τὸν μακάριον Παῦλον, τὸ τοῦ Χριστοῦ στόμα, εἰς μέσον παραγάγω-
μεν, τοῦτο παριστῶντα τρανῶς ἐν τῷ λέγειν· ῾῾Τεκνία, οὓς πάλιν ὠδίνω
ἄχρις οὗ Χριστὸς μορφωθῇ ἐν ὑμῖν᾿᾿. Ἄρα ποῦ λέγων αὐτὸν ἢ ἐν ποίῳ
τόπῳ καὶ μέρει τοῦ σώματος ἡμῶν μορφωθήσεσθαι, ἐν τῷ μετώπῳ,
ἀλλὰ ἐν τῷ προσώπῳ ἢ τῷ στήθει τοῦτον λογίζεσθε; Οὔμενουν, ἀλλὰ
ἔνδον, ἐν τῇ καρδίᾳ ἡμῶν. Μὴ δὲ καὶ σωματικῶς μορφοῦσθαι αὐτὸν
ὑπελάβετε; Ἄπαγε, ἀλλὰ μορφοῦται μέν, ἀσωμάτως δὲ καὶ ὡς Θεῷ
πρέπον ἐστί. Πλὴν ὥσπερ γινώσκει ἡ γυνὴ σαφῶς, ὅταν ἔγκυός ἐστιν,
ὅτι σκιρτᾷ τὸ βρέφος ἐν τῇ κοιλίᾳ αὐτῆς καὶ οὐκ ἄν ποτε ἀγνοήσῃ ὅτι
αὐτὸ ἔνδον ἔχει ἐν ἑαυτῇ, οὕτω καὶ ὁ τὸν Χριστὸν ἔχων μεμορφωμένον
ἐν ἑαυτῷ καὶ τὰς κινήσεις ἤτοι ἐλλάμψεις αὐτοῦ γινώσκει καὶ τὰ σκιρτή-
ματα ἤτοι τὰς ἀστραπὰς αὐτοῦ ὅλως οὐκ ἀγνοεῖ καὶ τὴν μόρφωσιν
αὐτοῦ ἐν ἑαυτῷ καθορᾷ· οἷον τὸ φῶς τῆς λαμπάδος ἔνδοθεν ἐν τῷ
κατόπτρῳ δείκνυται, οὐκ ἐν φαντάσματι ἀνυποστάτῳ καθάπερ ἐκεῖνό
ἐστιν, ἀλλ᾿ ἐν φωτὶ ἐνυποστάτως καὶ οὐσιωδῶς δεικνύμενον, ἐν μορφῇ
ἀμόρφῳ καὶ ἐν ἀνιδέῳ ἰδέᾳ ἀοράτως ὁρώμενον καὶ ἀκατανοήτως κατα-
νοούμενον».

21. «῾Ο τοῦ Θεοῦ Λόγος ἐφάπαξ κατὰ σάρκα γεννηθείς, ἀεὶ γεννᾶται θέλων κατὰ
πνεῦμα διὰ φιλανθρωπίαν τοῖς θέλουσι· καὶ γίνεται βρέφος, ἑαυτὸν ἐν ἐκείνοις
διαπλάττων ταῖς ἀρεταῖς· καὶ τοσοῦτον φαινόμενος, ὅσον χωρεῖν ἐπίσταται τὸν
δεχόμενον· οὐ φθόνῳ σμικρύνων τοῦ οἰκείου μεγέθους τὴν ἔκφανσιν, ἀλλὰ μέτρῳ
σταθμίζων τῶν ὁρᾶν ποθούντων τὴν δύναμιν. Οὕτως ἀεὶ καὶ φαινόμενος ὁ τοῦ
Θεοῦ Λόγος τοῖς τρόποις τῶν μετοχῶν, ἀεὶ διαμένει κατὰ τὴν ὑπερβολὴν τοῦ
μυστηρίου, τοῖς πᾶσιν ἀθέατος».

Κεφάλαια διάφορα Θεολογικὰ κ.λ.π., ἑκατοντὰς Αʹ, ηʹ, Migne P.G. 90, 1181Α.
(Σημ. ῾Ο ἅγιος Νικόδημος ἔχει ὑπ᾿ ὄψει του τὸ κείμενον τῆς Φιλοκαλίας, ἔνθα ἡ

ἀρίθμησις τῶν ἑκατοντάδων εἶναι διάφορος).
22. «Πόθεν ἐπιγινώσκει ἄνθρωπος, ὅτι ὅλως ἐβαπτίσθη καὶ Πνεῦμα Ἅγιον ἔλαβε,

νήπιος ὢν ἐν τῷ ἁγίῳ βαπτίσματι; ῾Ο προφήτης ῾Ησαΐας φησὶ πρὸς τὸν Θεόν·
«Διὰ τὸν φόβον σου, Κύριε, ἐν γαστρὶ ἐλάβομεν καὶ ὠδινήσαμεν, καὶ ἐτέκομεν
Πνεῦμα σωτηρίας». ̔́ Ωσπερ οὖν ἡ ἐν γαστρὶ λαβοῦσα γυνή, ἐκ τῶν σκιρτημάτων
τοῦ βρέφους τοῦ ἐν τῇ μήτρᾳ αὐτῆς, ἐπίσταται ἀψευδῶς ὅτι καρπὸν ἔλαβεν,
οὕτω καὶ ἡ ψυχὴ τοῦ ἀληθῶς Χριστιανοῦ, οὐ διὰ ῥημάτων τῶν γονέων, ἀλλὰ διὰ
πραγμάτων καὶ σκιρτημάτων τῆς καρδίας αὐτοῦ, καὶ μάλιστα τῷ καιρῷ τῶν
φωτισμάτων καὶ τῆς μεταλήψεως τοῦ ἁγίου σώματος καὶ αἵματος τοῦ Χριστοῦ,
μανθάνει ἐκ τῆς χαρᾶς τῆς αὐτοῦ ψυχῆς, ὅτι τὸ Πνεῦμα τὸ Ἅγιον ἔλαβε βαπτι-
σθείς».

Πρὸς Ἀντίοχον ἄρχοντα, βʹ, ΒΕΠΕΣ 35, 101.
23. Βίος 19, 19· 116, 2· 142, 10-15 καὶ ἀλλαχοῦ.
24. «῾Ημέρας δὲ διαυγάσης καὶ φωσφόρου ἀνατείλαντος ἐν ταῖς καρδίαις ἡμῶν,

κατὰ τὸν ἐν Ἀποστόλοις Κορυφαῖον, ἔξεισι, κατὰ τὸ προφητικὸν ἐκεῖνο λόγιον, ὁ
ὄντως ἄνθρωπος ἐπὶ τὴν ὄντως ἐργασίαν αὐτοῦ· καὶ τῷ φωτὶ χρώμενος ὁδῷ
ἄνεισιν, ἢ ἀνάγεται ἐπ᾿ ὄρη αἰώνια. Καὶ τῶν ὑπερκοσμίων ἐν τούτῳ τῷ φωτὶ
πραγμάτων, ὢ τοῦ θαύματος, ἐπόπτης καθίσταται· μὴ διαζευγνύμενος, ἢ διαζευ-
γνύμενος τῆς τὴν ἀρχὴν συμπροηγμένης ὕλης, ὡς οἶδεν ἡ ὁδός· οὐ γὰρ διανοίας
φανταστικοῖς ἄνεισι πτεροῖς..., ἀλλ᾿ ἐπ᾿ ἀληθείας ἄνεισιν, ἀρρήτῳ Πνεύματος

www.tezaurliturgic.ro



– 27 –

δυνάμει καὶ πνευματικῇ καὶ ἀρρήτῳ ἀντιλήψει τῶν ἀρρήτων ῥημάτων διακούει
καὶ ὁρᾷ τὰ ἀθέατα».

Πρὸς τὴν σεμνοτάτην ἐν μοναζούσαις Ξένην, ἐν Φιλοκαλίᾳ τῶν ἱερῶν Νηπτι-
κῶν, Ἀθῆναι 1961

3
, τόμ. Δʹ, σελ. 111.

25. Περὶ θείων ὀνομάτων ζʹ, III, Migne P.G. 3, 872Β.
26. Λόγος 26, Εἰς ἑαυτὸν ἐξ ἀγροῦ ἐπανήκοντα, Migne P.G. 35, 1245Β.
27. Περὶ ἀποριῶν, Migne P.G. 91, 1288D-1289A. Πρβλ. Ἀνδρέου Κρήτης, Λόγος ζʹ, Εἰς

τὴν μεταμόρφωσιν τοῦ Κυρίου, Migne P.G. 97, 933Β.
28. Εἰς τὸν βίον Πέτρου τοῦ Ἀθωνίτου, κʹ, Migne P.G. 150, 1013Β.
29. Λόγος ΛΒʹ, Σπετσιέρη, σελ. 135-136.
30. Βλ. Βίον αὐτοῦ ἐν «Μέγας Συναξαριστής...», ἔκδοσις ὑπὸ Βίκτωρος Ματθαίου,

᾿Ιουνίου ιθʹ, Ἀθῆναι 1962
2
, σελ. 247-281.

31. Περὶ τῆς οὐρανίου ῾Ιεραρχίας Ζʹ, 1, Migne P.G. 3, 205Β.
32. Βλ. βίον αὐτοῦ ἐν «Μέγας Συναξαριστής...», ἔκδοσις ὑπὸ Βίκτωρος Ματθαίου,

᾿Ιανουαρίου ιθʹ, Ἀθῆναι 1956
2
, σελ. 373-381.

33. Βίος 5, 15· 19, 20· 33, 20· 36, 3.
34. ῾Ομιλία ιηʹ, Εἰς Γόρδιον τὸν μάρτυρα, 2, Migne P.G. 31, 492C-493A.
35. Ἀσκητικαὶ διατάξεις, κδʹ, Migne P.G. 31, 1413 ΑΒ.
36. Περὶ τοῦ Ἁγίου Πνεύματος, κβʹ, Migne P.G. 32, 168 C.
37. Πρὸς Στελέχιον, καὶ περὶ κατανύξεως λόγος Βʹ, βʹ, Migne P.G. 47, 414.

α. Παροιμ. 10, 7.
β. Παροιμ. 12, 8.
γ. Αʹ Κορινθ. 2, 9.
δ. Ματθ. 13, 52.
ε. Γαλάτ. 4, 7.
ϛ. Ρωμ. 8, 17.
ζ. Ματθ. 12, 49-50.
η. Βʹ Τιμόθ. 2, 24.
θ. Γαλάτ. 1, 10.
ι. Παροιμ. 8, 13.
ια. Ψαλμ. 111, 1.
ιβ. Ψαλμ. 110, 10.
ιγ. Παροιμ. 15, 33.
ιδ. Ματθ. 20.
ιε. Ματθ. 20, 8.
ιϛ. ῾Εβρ. 11, 26.
ιζ. ᾿Ιωάν. 15, 14.
ιη. ᾿Ιωάν. 15, 15. Πρβλ. 10, 24.
ιθ. Ρωμ. 8, 35.
κ. Ἆσμα 5, 8.
κα. Ἆσμα 3, 4.
κβ. ᾿Ιωάν. 15, 13.
κγ. Ἆσμα 8, 6.
κδ. Ρωμ. 8, 14.
κε. ᾿Ιωάν. 8, 35.

www.tezaurliturgic.ro



– 28 –

κϛ. Ρωμ. 8, 17.
κζ. ᾿Ιωάν. 8, 34-36.
κη. Ρωμ. 8, 15.
κθ. ῾Εβρ. 2, 16-17.
λ. ᾿Ιωάν. 7, 5.
λα. Ρωμ. 8, 29.
λβ. ᾿Ιωάν. 20, 17.
λγ. Ρωμ. 8, 17.
λδ. Αʹ Κορινθ. 15, 24.
λε. ῾Εβρ. 2, 10.
λϛ. Λουκ. 8, 21.
λζ. Γαλάτ. 4, 19.
λη. ῾Ησαΐου 26, 17-18.
λθ. ῾Εβρ. 1, 14.
μ. Ψαλμ. 118, 120.
μα. Σοφία Σειρὰχ 7, 36.
μβ. Ματθ. 20, 8.
μγ. Αʹ ᾿Ιωάν. 4, 19.
μδ. Ψαλμ. 118, 47.
με. Παροιμ. 8, 17.
μϛ. ᾿Ιωάν. 1, 12.
μζ. ᾿Ιωάν. 3, 6.
μη. ῾Ησαΐου 42, 5.

www.tezaurliturgic.ro


